Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal limu Keislaman S I
. alhidayah.ac.id/index.php/jurnalalurwatulwutsgo/
dan Pendidikan

VOLUME 5 NOMOR 1, MARET 2024 ISSN: 2721-5504

KONSEP RELASI ANAK DAN ORANG TUA
PERSPEKTIF QUR’ANIC PARENTING DALAM TAFSIR AL MUNIR

Bustanul Karim, Kholilurrahman
Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia

Email: bustanulkarim59@gmail.com

Abstract

This research aims to deepen understanding of the relationship between parenting and children by exploring
the meanings of the term "anak" (children) in the Quran, and identifying the implications of its meanings in
the context of parenting relationships. The method used in this research is thematic maqdashidi with the main
object of study being the exegesis of al-Munir by Wahbah Zuhaili. The findings indicate differences in the
substance of the meaning of each term for "anak" in the Quran, reflecting dimensions of the relationship
between children and parents involving biological, psychological, sociological, and physical development
aspects. The emphasis in the relationship between children and parents is reflected through messages about
attachment, rights and obligations, as well as reciprocal dynamics that begin from the child in the womb
until they grow into independent individuals..

Keywords: Relation, Quranic Parenting, Tafsir al Munir

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mendalamkan pemahaman terhadap relasi parenting anak dan orang tua
dengan mengeksplorasi makna term anak dalam Al-Qur'an, serta mengidentifikasi implikasi maknanya
dalam konteks hubungan parenting. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah tematik maqashidi
dengan objek kajian utama tafsir al-Munir karya Wahbah Zuhaili. Hasil temuan menunjukkan perbedaan
substansi makna setiap term anak dalam Al-Qur'an, mencerminkan dimensi relasi anak dan orang tua yang
melibatkan aspek biologis, psikologis, sosiologis, dan perkembangan fisik. Penekanan dalam hubungan
anak dan orang tua tergambar melalui pesan-pesan tentang kelekatan, hak dan kewajiban, serta dinamika
timbal balik yang dimulai sejak anak dalam kandungan hingga tumbuh menjadi pribadi mandiri.

Kata kunci: Relasi, Quranic Parenting, Tafsir al Munir

PENDAHULUAN

Dalam konteks perkembangan anak, peran orang tua memiliki dampak signifikan terhadap pembentukan
karakter dan pribadi anak. Seiring dengan perkembangan keilmuan, studi mengenai relasi parenting anak dan
orang tua semakin mendapatkan perhatian, terutama dalam upaya untuk meresapi makna dan implikasi ajaran
Al-Quran dalam dinamika keluarga. Relasi parenting adalah salah satu faktor yang dapat mempengaruhi
membentuk karakter anak. Awal pembentukan perkembangan anak ditentukan pada relasi parenting yang
diterapkan oleh keluarga. Dalam hal ini kondisi rumah tangga yang rukun dan harmonis, dapat terpancarkan
dari karakter anak dan kondisi psikologis anak (Wibowo, 2017).

Isu tentang anak menjadi perhatia dewasa ini. Cukup membawa perhatian tidak saja di kalangan pendidik,
psikolog dan sosiolog, akan tetapi menjadi perhatian juga bagi kalangan teolog (agamawan), termasuk para
pengkaji tafsir Al-Qur’an. Demikian ini menjadi sorotan di mana isu kekerasan yang kerap kali anak menjadi
korban, terabainya hak anak untuk mendapatkan kasih sayang dan perlindungan, sehingga anak cenderung
diabaikan dalam pengasuhan yang baik. Hal ini bukan hanya terjadi pada level keluarga, namun terjadi juga di
lingkungan pendidikan. Islam melalui kitab suci Al-Qur’an menganggap persoalan parenting sebagai
komponen yang penting dalam membina generasi unggul. Demikian terlihat dengan banyak ayat yang
menyinggung anak dan orang tua dalam hubungan timbal balik antar keduanya, tak terkecuali dalam aspek
pengasuhan orang tua maupun kebaktian seorang anak.

96


https://ejournal.stai-alhidayah.ac.id/index.php/jurnalalurwatulwutsqo/
https://ejournal.stai-alhidayah.ac.id/index.php/jurnalalurwatulwutsqo/
mailto:bustanulkarim59@gmail.com

Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

Penelitian ini dikaji melalui metode tematik magqgdashidi dengan menelisik kandungan tafsir al-
Munir fi al-A'gidah wa as-Syari'ah wa al-Manhaj karya Wahbah Zuhaili terhadap ayat-ayat yang
terkait dalam tema bahasan. Tafsir al-Munir merupakan jembatan dari penafsiran era klasik dan era
modern (Hakim, 2019: 273-274). Tafsir ini kaya akan referensi, baik di bidang tafsir, bahasa, hadits,
fikih, dengan mengemukakan pandangan dari ulama klasik dan modern. Tidak hanya menyajikan
uraian tafsir dari berbagai disiplin keilmuan, tetapi Zuhaili mampu memberikan uraian dalam tatanan
praktis sehingga uraian tafsirannya tidak hanya melulu pada pemaparan pendapat, tetapi menyentuh
persoalan hidup di era kontemporer saat ini. Karakter tafsir ini memberikan jalan bagi analisa
magqishidi untuk membidik tujuan-tujuan utama dari uraian paparan tafsiran ayat demi ayat.

Temuan dari penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi penting terhadap pemahaman tentang
pesan-pesan Al-Qur'an terkait dengan relasi anak dan orang tua. Dengan menonjolkan aspek kelekatan, hak
dan kewajiban, serta hubungan timbal balik antara anak dan orang tua, penelitian ini memberikan gambaran
yang komprehensif tentang bagaimana pesan-pesan ini mengakar dalam kehidupan sejak masa kehamilan
hingga pertumbuhan anak sebagai pribadi yang mandiri.

METODE PENELITIAN

Metode yang digunakana dalam penelitian kepustakaan ini adalah metode tematik magdshidr
sebagaimana dirumuskan oleh Wasfi Asyur dalam kitabnya Nahwa Tafsir al Magashidi li al Qur’an
al Karim Ru’yah Ta’sisiyyah li Manhaj Jadid fi Tafsir al Qur’an. Istilah magdshid secara umum
menjadi kajian yang sering digunakan dalam kajian hukum islam seperti magdshid syari’ah. Dalam
kajian tafsir istilah magqgdshid pun digunakan sebagai upaya menggali tujuan yang ingin di capai dari
maksud suatu ayat.

Berikut langkah-langkah sebagai tahapan yang ditempuh dalam penelitian tafsir dengan metode
tematik magashidr (Asyur, 2020: 46-47):

a. Mengumpulkan semua ayat terkait tema yang dibahas.

b. Menafsirkannya secara ilmiah terhadap tema yang dibahas.

c. Hasil kajian disusun secara terpisah mencaku beberapa bahasan yang sederhana dalam sebuah
tafsir analitis.

d. Fokus padatema yang dikehendaki agar mampua menampakkan perspektif Al-Qur’an pada tema
tersebut dengan lebih mudah.

Dari langkah-langkah tersebut untuk memperoleh objek bahasan yang mendalam, maka kajian
term menjadi kunci untuk memperoleh ayat-ayat yang menjadi bjek bahasan sesuai dengan tema.
Dalam hal ini term anak, orang tua, serta relasi antar keduanya menjadi objek dalam penelitian ini
untuk dikaji lebih mendalam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Distingsi Makna Term Anak dalam Al-Qur’an

Al-Qur’an menyebutkan anak dengan berbagai term. Penyebutan term anak ini diulang cukup
banyak dan tersebar di sejumlah surat. Berikut uraian beberapa term yang merujuk pada eksistensi
anak dalam Al-Qur’an:

1. Termlbn

Term Ibn ini dengan segala bentuk derivasinya terulang sampai 161 kali. Kata lbn
memiliki akar kata ba-na-wa yang artinya sesuatu yang muncul dari sesuatu yang lain. Kata ini
memiliki bentuk jamak abna’.Dari kata ini juga kemudian lahir kata bana-yabnd-binwun yang
artinya membangun sesuatu, dengan cara melakukan penggabungan dari sesuau dengan sesuatu
yang lain (Faris, 2001). Kata Ibn ini merupakan bentuk isim mufrad dengan kata dasar binwun,
setelah adanya perubahan dengan kaidah tertentu dalam pengucapan dalam bahsa Arab kemudian
dalam bentuk mufrad menjadi Ibn dan bentuk jamaknya yaitu baniin. Term Ibn ini masih seakar
dengan term bana yang artinga membangun atau melakukan kebaikan. Karenanya band al bayt
bermaka membangun rumah dan bana al-rajul artinya berbuat kebaikan (Ma’luf, t.t.)

Term Ibn lebih khusus dari walad. Di mana Ibn merupakan term yang digunakan untuk
menunjuk anak laki-laki. Term yang digunakan untuk menunjukkan anak perempuan dengan

Bustanul Karim, Kholilurrahman 97



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

kedudukan yang serupa dengan Ibn adalah bint. Term Ibn dan bint dalam sudut pandang figh
ketika dinisbahkan kepada orang tua (ayah dan Ibu) berstatus sebagai anak biologis dari
hubungan pernikahan yang sah (Kementerian Wakaf, 1983). Dalam artian term Ibn dan bint
digunakan dalam rangka menunjukkan eksistensi anak sebagai keturunan, anak kandung, atau
anak yang memiliki hubungan darah dalam tatanan keluarga. Sebagai contoh dalam Al-Qur’an
surat An-Nisa:171 yang artinya “Sesungguhnya Al Masih, Isa putera Maryam itu, adalah utusan
Allah SWT dan (yang diciptakan dengan) kalimat-Nya yang disampaikan-Nya kepada Maryam,
dan (dengan tiupan) roh dari-Nya .

Penyebutan Isa a.s sebagai putra Maryam dikekukakan dengan term lbn karena secara
nasab Isa adalah putra kandung dari Maryam itu sendiri. Dalam ayat lain surat Al-A’raf
dikemukakan: “Dan tatkala Musa telah kembali kepada kaumnya dengan marah dan sedih hati
berkatalah dia: "Alangkah buruknya perbuatan yang kamu kerjakan sesudah kepergianku!
Apakah kamu hendak mendahului janji Tuhanmu? Dan Musapun melemparkan luh-luh (Taurat)
itu dan memegang (rambut) kepala saudaranya (Harun) sambil menariknya ke arahnya, Harun
berkata: "Hai anak ibuku, sesungguhnya kaum ini telah menganggapku lemah dan hampir-
hampir mereka membunuhku, sebab itu janganlah kamu menjadikan musuh-musuh gembira
melihatku, dan janganlah kamu masukkan aku ke dalam golongan orang-orang yang zalim. (al-
A’raf/7:150).

Dalam ayat ini ketika Nabi Musa menunjukkan kemarahan pada saudaranya Nabi Harun
kata yang digunakan adalah Ibnu umma yang artinya anak ibuku. Sebagaimana diketahui bahwa
Musa dan Harun adalah saudara kandung. Harun a.s. lahir leh ih dahulu dibanding Musa a.s.
terpaut usia 3 tahun. Keduanya merupakan nabi dan rasul keturunan Bani Israel. Abdurrahman
Habannakah mengemukakan bahwa Harun a.s. sebagai saudara kandung Musa a.s. yang diutus
Allah SWT sebagai menteri Musa a.s. untuk membantu dakwahnya (Thaib, 2021).

Makna secara terminologi ini menggambarkan bahwa anak disebutkan dengan term Ibn
layaknya bangunan yang dapat mendatangkan kebaikan. Karakteristik bangunan yang baik
adalah yang memiliki kontruksi kuat sehingga tidak mudah roboh diterpa bencana. Begitu juga
dengan anak dia akan menjadi generasi yang tangguh dan baik manakala dibekali dasar-dasar
keimanan yang kuat sejak kecil sehingga dapat tumbuh dan berkembang menjadi dewasa sebagai
generasi yang tangguh karena memiliki kecakapan baik jasmani maupun ruhani.

2. Term Bint

Term bint ini merupakan bentuk mufrad dari banat. Term bint menunjukkan pada makna
anak perempuan. Dengan berbagai macam bentuknya bint terulang 19 kali dalam Al-Qur’an
(Baqi, 2001). Terkait anak perempuan pula, Al-Qur’an terkadang menggunakan term untsa.
Term ini terulang 30 kali dalam Al-Qur’an (Baqi, 2001). Kedua term terebut memiliki konotasi
perempuan. Term bint bermakna perempuan sebagai seorang anak yang memiliki hubungan
dengan orang tua sebagaimana term ibn sementara term untsa berkaitan dengan status biologis
perempuan yang menjadi lawan dari dzakar (laki-laki). Kedudukan untsa sebagai status biologis
perempuan sebagaimana dijelaskan Hamka saat menafsirkan surat ar-Ra’d ayat 8 (Hamka, 2014).

Bahasan anak perempuan merupakan isu yang membawa banyak perhatian terutama di era
Al-Qur’an turun. Tradisi jahiliah yang menganggap siapa yang memiliki anak perempuan
sebagai kehinaan, di saat yang sama justru Al-Qur’an menunjukkan perlakuan yang berbalik. Al-
Qur'an mendobrak tradisi jahiliah yang beranggapan memiliki anak perempuan sebagai suatu
kehinaan tersebut. Al-Qur’an mengangkat derajat perempuan dan mendudukkannya dalam
posisi terhormat. Perempuan harus dijaga kesucian dan kehormatannya, sehingga Allah SWT
mewahyukan kepada Nabi SAW untuk menyuruh para gadis yang sudah dewasa menutup aurat
mereka kepada selain mahram dengan mengenakan jilbab.

Perintah memakai jilbab bagi perempuan adalah sebagai upaya perempuan terjaga dari
potensi terlihatnya aurat dan keindahan tubuhnya yang dapat membuat laki-laki tertarik. Jika
perempuan tidak menutup auratnya dikhawatirkan menarik para laki-laki untuk menggangunya
dan mengakibatkan dia tidak nyaman. Terlebih laki-laki memiliki struktur fisik yang cenderung
lebih perkasa dibanding perempuan. Sehingga dikhawatirkan perempuan tidak berdaya

Bustanul Karim, Kholilurrahman 98



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

menjauhkan diri dari gangguan laki-laki. Jelas kiranya Islam memerintahkan perempuan
menutup aurat dengan memakai jilbab bukanlah bentuk diskriminasi akan tetapi justru sebagai
bentuk penjagaan dan penghormatan kepada perempuan. Perintah perempuan untuk memakai
jilbab sebagaimana tertuang dalam surat al-Ahzab:59.

Kandungan ayat tersebut menunjukkan penghormatan kepada perempuan. Perempuan
dapat melakukan segala aktivitasnya baik di dalam rumah maupun di luar rumah selama mampu
menjaga diri. Penjagaan diri yang paling minimal adalah dengan menutup aurat. Jilbab adalah
pakaian yang mampu menutup aurat perempuan sehingga menghalangi orang lain melihat
keindahan tubuhnya. Dalam konteks parenting, orang tua perlu menanamkan kepada anak-anak
perempuannya untuk berlatih menutup aurat sejak kecil. Memakai jilbab dan berpakaian sopan
ketika keluar rumah agar kelak dewasa anak terbiasa dengan memakai busana yang sopan dan
menutup aurat tanpa keterpaksaan.

3. Term Bunayya

Masih berkaitan dengan term ibn, Al-Qur’an kadang juga menggunakan bentuk tashgir.
Term ibn memiliki bentuk rashghir yaitu bunayy yang memiliki pengertian anak secara fisik
masih kecil serta menunjukkan adanya hubungan kedekatan (Nasif, t.t: 79). Term ini dalam Al-
Qur’an terulang 7 kali (Baqi, 2001). Term bunayy ini sering digunakan Al-Qur’an untuk
panggilan terhadap anak. Seperti ya bunayya digunakan dalam QS. Lugman:13, yang
menunjukkan nasehat Lugman Hakim kepada anaknya untuk tidak menyekutukan Allah SWT.
Begitu juga term ini digunakan Nabi Ya'qub ketika memberi nasehat kepada putranya Yusuf
untuk tidak menceritakan mimpinya kepada saudara-saudaranya (Yusuf:5). Nabi Nuh
memanggil anaknya untuk ikut naik prahu ketika terjadi banjir bah sebagaimana dalam surat
Hud: 42. Ketiga ayat ini menggunakan term bunayya sebagai penyebutan panggilan kepada anak
menggambarkan adanya kedekatan antara anak dan orang tua. Terwujud jalinan kasih sayang
bukan relasi atas dasar kebencian dan perlakuan kasar terhadap anak (Mustagim, 2015).

Al-Maraghi mengatakan bahwa term bunayya dipergunakan untuk kata ganti anak yang
mengisyaratkan adanya kasih sayang mendalam (al Maraghi, 1992). Term ini juga menandakan
bahwa dalam mendidik dan mengasuh anak hendaknya orang tua sepenuhnya mencurahkan
kasih sayang. Quraish Shihab mengungkapkan pada umumnya rasa kasih sayang tumbuh
terhadap anak terutama ketika usia masih kecil (Shihab, 2008). Ungkapan orang tua terhadap
anak yang mengandung kasih sayang biasanya menimbulkan komunikasi efektif. Hal ini akan
membangun relasi positif antara anak dan orang tua.

Ketika relasi terjalin dengan baik maka nasehat-nasehat baik dari orang tua mudah diterima
oleh anak, sehingga anak mudah untuk dibimbing dan diarahkan kepada hal-hal yang positif.
Ketika dirinya menyimpang orang tua dengan mudah meluruskannya karena adanya relasi yang
terjalin dengan baik. Suatu larangan ataupun perintah sekalipun dipandang berat ketika diawali
dengan belaian kasih sayang maka akan mudah untuk diterima dan dimengerti. Sehingga relasi
antara anak dan orang tua tidak terhalang dengan perselisihan karena penolakan, justru yang
terbangun adalah relasi harmonis dan penuh kasih sayang antara anak dan orang tua.

Berikut firman Allah SWT yang menggunakan term bunayy sebaga kata yang digunakan
Lugman ketika berinteraksi dengan anaknya sebagaimana tertuang dalam Q.S. Lugman:

13,16,17
VY abae alld Sl GG 3L, Y oo ey shs ey Al 06 3

Dan (ingatlah) ketika Lugman berkata kepada anaknya d| waktu ia memberi pelajaran
kepadanya: "Hai anakku, janganlah kamu mempersekutukan Allah SWT, sesungguhnya
mempersekutukan (Allah SWT) adalah benar benar kezaliman yang besar" (Lugman/31: 13).

2z

g_’uuaﬂ\@yu;mu;j\ DAla A S VA (e s dmddu\@@u
5@\&«\Jujﬂuf\ﬁ@\ea\‘§;mw Jmu;umumu@
Wl 25 e ol &) Sl G

(Lugman berkata): "Hai anakku, sesungguhnya jika ada (sesuatu perbuatan) seberat biji sawi,
dan berada dalam batu atau di langit atau di dalam bumi, niscaya Allah SWT akan

Bustanul Karim, Kholilurrahman 99



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

mendatangkannya (membalasinya). Sesungguhnya Allah SWT Maha Halus lagi Maha
Mengetahui

Hai anakku, dirikanlah shalat dan suruhlah (manusia) mengerjakan yang baik dan cegahlah
(mereka) dari perbuatan yang mungkar dan bersabarlah terhadap apa yang menimpa kamu.
Sesungguhnya yang demikian itu termasuk hal-hal yang diwajibkan (oleh Allah SWT). (Lugman:
16-17).

Ketiga ayat dari surat Lugman tersebut menggambarkan adanya dialek yang santun dan
penuh kelembutan. Arahan dan ajakan orang tua kepada anak untuk berbuat baik dan menaati
perintah Allah SWT disampaikan tanpa adanya tendensi otoriter dan memaksa. Dari dialektika
yang disajikan ayat tersebut dapat dipahami bahwa panggilan anak dengan yd bunayya dalam
Al-Qur’an menggambarkan model pendidikan yang ditawarkan Al-Qur’an adalah pendidikan
yang penuh kasih sayang, dalam artian kasih sayang yang mendidik bukan memanjakan. Hal ini
dicontohkan Lugman Hakim sebagaimana kandungan ayat tersebut yang memanggil anaknya
tidak langsung menyebut nama anak tetapi dengan sebutan ya bunayya, suatu panggilan yang
mengandung belaian dan kasih sayang. Inilah karenanya mengasuh anak yang menjadi
komponen terpenting adalah kasih sayang pengasuh atau orang tua kepada anak.

4. Term Walad

Dalam menyebutkan anak, Al-Qur’an seringkali menggunakan term walad. Term ini
terulang sebanyak 65 kali dengan berbagai derivasinya (Baqi, 2001). Term ini memiliki bentuk
jamak aulad yang berarti anak yang dilahirkan oleh orang tua. Baik itu anak laki-laki maupun
perempuan, term ini juga menunjukkan pada pengertian anak dalam kondisi masih kecil maupun
sudah dewasa (Ma’luf, t.t.). Dari term ini dapat dimengerti bahwa anak yang belum lahir tidak
dapat disebut walad akan tetapi ia disebut janin yang terambil dari kata Janna-yajunnu yang
memiliki makna sesuatu yang tersembunyi atau tertutup di dalam kandungan seorang ibu
(Ma’luf, t.t.).

Term walad ini menggambarkan adanya ikatan nasab seorang anak terhadap orang tuanya.
Hal ini bisa dilihat dalam Surat al-Bagarah: 233, Ali Imran: 47, an-Nisa: 11, Lugman: 33, al-
Balad: 3. Karenanya dalam bahasa Arab kata walid digunakan untuk menunjuk makna ayah yang
memiliki ikatan nasab dengan anak. Demikian pula term walidah yang berarti ibu yang
melahirkan atau ibu kandung. Hal ini berbeda dengan penggunaan term Ibn yang mengandung
arti bisa anak kandung atau anak angkat, demikian pula term abb yang berarti ayah kandung dan
bisa juga bermakna ayah angkat (Shihab, 2004:614).

Dari kata walad juga dapat menurunkan kata wallada yang artinya melahirka dan ansya'a
yang berarti menumbuhkan serta rabba yang berarti membimbing. Terkait dengan hal ini
menurut Mustagim memberikan isyarat dalam konteks parenting bahwa tugas orang tua terhadap
anak adalah bukan hanya membina untuk tumbuh kembangnya dari segi fisik anak semata akan
tetapi aspek emosional, psikologi, hingga aspek spiritual anak (Mustagim, 2015). Sebagai contoh
dalam Al-Qur’an diperintahkan seorang ibu untuk memberikan ASI (Air Susu Ibu) ketika anak
masih balita sampai anak berusia dua tahun (Al-Bagarah: 233). Terkait perintah ini Imam
Qurthubi menegaskan bahwa seorang ibu wajib memberikan ASI kepada anaknya terkecuali
adanya perihal yang menghalangi untuk dapat menyusui bayi (Al-Qurthubi, 2003).

ASI merupakan minuman terbaik bagi balita karena dari ASI itu mengandung nutrisi
terbaik bagi anak sekaligus antibodi untuk kekebalan tubuh bayi. Di sisi lain secara psikologi
seorang ibu yang menyusui anaknya dapat membangun kelekatan terhadap anak (attachment).
Kelektan anak dan orang tua terjadi karena adanya relasi antara keduanya. Relasi ini bisa
berbentuk hubungan yang baik ataupun hubungan yang buruk. Membangun kelekatan dengan
anak dengan memberikan ASI ketika anak usia di bahwah 2 tahun selain memiliki dampak
positif bagi tumbuh kembang anak juga secara psikologis menciptakan relasi baik antara anak
dengan orang tua khususnya seorang ibu.

Anak secara fitrah memiliki potensi yang dapat dikembangkan. Al-Qur’an memberikan
isyarat bahwa potensi itu dapat dikembangkan melalui proses pendidikan (tarbiyyah) karena inti
dari pendidikan adalah melejitkan potensi yang dimiliki seseorang untuk dapat tumbuh dan

Bustanul Karim, Kholilurrahman 100



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

berkembang. Dengan pendidikan anak menjadi berkarakter, berilmu, dan memiliki ketrampilan,
sehingga potensi yang dimiliki anak membawa harapan bagi orang tua. Anak yang dapat
membawa harapan dan kesejukan hati bagi orang tuanya Al-Qur’an menyebutnya sebagai
Qurrata a'yin (permata hati) bagi orang tuanya (al-Furgan:74).
5. Term Thifl
Terkait dengan term thifl ini, Al-Qur’an menyebutnya 4 kali dalam tiga surat, Yyaitu surat
an-Nar: 31 dan 59, al-Hajj: 5, al-Mukmin: 67 (Baqi, 2001). Secara bahasa term thifl memiliki
bentuk plural al-athfal yang maknanya ini anak kecil yang baru lahir. Orang Arab terbiasa
mengatakan thifl dhalam yang berarti awal masuknya waktu malam. Apabila dikatakan thaffalnd
ibiland tathfilan bermakna kami usai memisahkan anak unta dari induknya (Ibn Faris, 2001).
Dari term ini dapat dipahami bahwa anak dikatakan thifl karena dia masih kecil karenanya
membutuhkan pendampingan serius dari orang tuanya berupa parenting (pengasuhan). Menurut
Mustagim anak dengan term thifl mengandung tiga konteks (Mustagim, 2015):
a. Anak yang baru lahir (anak bayi)
Sebagalmana dljelaskan dalam surat al-Hajj: 5: o .
2R3 Tl 2 Sl R4 A5 Ak Jal Gl 2L W Ha YT A By
...dan Kami tetapkan dalam rahim, apa yang Kami kehendaki sampai waktu yang sudah
ditentukan, kemudian Kami keluarkan kamu sebagai bayi, kemudian (dengan berangsur-
angsur) kamu sampailah kepada kedewasaan, ... (QS. al-Hajj: 5)

Dari ayat di atas menggambarkan sebuah pesan bahwa orang tua memiliki kewajiban
untuk menumbuh kembangkan potensi yang dimiliki anak sampai dia tumbuh menjadi
dewasa. Agar anak tumbuh kembang dengan baik sudah barang tentu membutuhkan
pengasuhan (parenting) dengan baik terutama kasih sayang. Oleh sebabnya anak yang berada
dalam kandungan berada di dalam rahim ibunya. Haka rahim ini merupakan term al Arhdm
(rahim ibu) di mana di tempat ini janin mendapatkan perlindungan. Term arham sendiri
memiliki kata dasar rahm yang berarti kasih sayang.

b. Anak yang belum mencapai dewasa
Sebagalmana dalam Al- Qur an surat an-Nar: 59: .

*agyls A&l ""1“qbs?@ﬁwwﬁ\um\usiymgg\esudgy\émj
o&(,.\sa;;.d’;"

Dan apabila anak-anakmu telah sampai umur balig, maka hendaklah mereka meminta izin,
seperti orang-orang yang sebelum mereka meminta izin. Demikianlah Allah SWT
menjelaskan ayat-ayat-Nya. Dan Allah SWT Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana (An-
Nir: 59)

Pada ayat ini dijelaskan tata krama yang perlu diajarkan orang tua kepada anak. Seorang
anak ketika hendak masuk ke kamar orang tua hendaknya diajari untuk meminta izin terlebih
dahulu. Karena ketika anak tidak diajari meminta izin dengan mengucapkan salam atau ketuk
pintu ketika hendak masuk kamar orang tuanya boleh jadi dia akan menyelonong begitu saja
masuk di kamar orang tua. Menjadi perihal negatif ketika kemudian anak menjumpai orang
tuanya sedang dalam kondisi terbuka auratnya. Dengan diajari tata krama anak akan lebih
santun dan orang tua tidak terkejut dan dapat menyesuaikan keadaan ketika anak masuk ke
kamarnya.

c. Anak yang masuk fase perkembangan awal

Kriteria ini merupakan anak yang belum mengenal lawan jenis, dalam artian dia belum
memiliki ketertarikan terhadap lawan jenis. Karenanya dalam fase ini anak seorang anak laki-
laki diperbolehkan melihat aurat perempuan bukan mahramnya, sebagamana terlihat dalam
Q.S. an-Nar: 31.

6. Term Shabiyy

Ibnu Faris mendefinisikan kata shabiyy sebagai anak yang masih kecil (1bn Faris, 2001.:
562). Term ini hanya terulang 2 kali di dalam Al-Qur’an (Abdul Baqi,2001:493). Pertama
terkait perintah Allah SWT kepada Nabi Yahya untuk mempelajari kitab Taurat (Surat

Bustanul Karim, Kholilurrahman 101



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

Maryam/19:12), ke dua ketika Nabi Isa a.s. dapat berbicara di waktu masih bayi (Surat
Maryam/19:29). Terkait ayat yang pertama, berkaitan dengan perintah Allah SWT kepada
Nabi Yahya untuk mempelajari, mengamalkan isi dan mengajarkan kitab Taurat kepada
kaumnya. Allah SWT telah memberikan hikmah kepada Yahya semenjak ia masih kecil
(sebelum mencapai usia baligh) (al Shabuni, 1981).

Sementara pada ayat ke dua term shabiyy sebagaimana dijelaskan al- Razi menunjuk
pada Nabi Isa a.s. yang masih bayi ketika diperintah oleh ibundanya untuk berbicara perihal
tuduhan ibundanya Maryam yang hamil tanpa memiliki suami. Ketika itu Isa masih dalam
ayunan ibunya, diperintah untuk berbicara seraya bergegas mengatakan bahwa saya (lsa)
adalah hamba Allah SWT di ciptakan tanpa ayah (al-Razi, 2000).

7. Term Ghulim

Term ghulam di dalam Al-Qur’an di sebut sebanyak 13 kali dengan berbagai
bentuknya (Abdul Baqi, 2001:616). Setidaknya ada dua bentuk penggunaan ghulam dalam
menyebutkan anak. Pertama untuk menyebut anak kecil yang masih bayi, seperti perkataan
Zakariya yang tidak yakin akan memiliki anak karena usia dirinya yang tua dan istrinya yang
mandul (Surat Maryam/19:8). Terkait dengan kisah ini diulang juga dalam surat Ali
Imran/3:40 seakan sesuatu yang mustahil apabila dia dapat dikaruniai anak di saat usianya
yang terlampau tua dan istrinya mandul. Keraguan ini mendapatkan jawaban dari Allah SWT
bahwa tidak ada yang mustahil jika Allah SWT sudah menghendaki. Kedua, term
ghuldam digunakan untuk menunjukkan makna anak muda sebagaimana tersirat dalam surat
Yusuf: 19. Dalam ayat ini mengindikasikan penggunaan kata ghulam menunjuk pada anak
muda yang sudah mencapai puberitas, di mana memiliki dorongan ketertarikan terhadap
lawan jenis.

Sebagaimana dikemukakan Asfahani dalam Mu’jam Mufradat li Alfdadz Al-Qur’an Kata
ghulam merupakan jamak dari ghilmah atau ghilman. Kata ini digunakan untuk menunjuk
makna anak muda yang sudah beranjak dewasa di mana pada usianya sudah didominasi nafsu
ketertarikan terhadap lawan jenis (al Asfahani, 2010: 274). Anak yang masuk usia puber
biasanya nafsunya sedang membara karenanya ia butuh mendapatkan perhatian sekaligus
kasih sayang dari orang tuanya. Perlunya orang tua menjalin komunikasi terbuka dengan anak
agar dia mendapatka solusi dari persoalan yang dihadapinya di dalam keluarga dan tidak
membahayakan orang lain.

8. Term Arhdm

Term arham memiliki hubungan makna dengan term ra-hi-ma yang berarti rahim
wanita atau kandungan wanita. Term ini juga digunakan untuk menunjukkan hubungan
kekerabatan karena berasal dari satu rahim (al Asfahani, 2010: 145). Pada dasarnya term ini
tidak menunjukkan makna anak secara langsung, akan tetapi dari isyarat yang ditunjukkan
oleh ayat surat Lugman: 34 ungkapan al arham pada ayat tersebut mengandung pengertian
sebagain apa yang ada dalam kandungan. Tidak lain kandungan adalah tempat keberadaan
seorang bayi yang belum lahir. Dari isyarat ini tidak salah jikalau term al-arhdm memiliki
relevansi dengan penyebutan anak dalam Al-Qur’an. Terlebih kaitannya dengan persoalan
parenting, di mana parenting berlangsung tidak hanya setelah anak lahir tetapi semenjak anak
berkembang di dalam rahim ibunya sejak itu pula parenting terhadap anak dimulai.

9. Term Dzurriyyah

Term Dzurriyyah dalam Al-Qur’an disebut 32 kali (Abdul Baqgi, 2001). Kata ini
memiliki kata dasar dzarra yang berarti lembut dan menyebar. Al-Qur’an menggunakan term
Dzurriyyah dalam menyinggung anak karena berkaitan dengan anak cucu dan keturunan (1bn
Faris,2001: 362). Anak cucu adalah keturunan yang jumlahnya banyak sehingga tidak
dipungkiri mereka sudah menyebar luas. Ini menjadi preseden di mana anak cucu yang baik-
baik adalah kebanggaan orang tua karena mereka pasti akan berbuat lemah lembut kepada
orang tua mereka yang sudah tidak muda lagi.

Bustanul Karim, Kholilurrahman 102



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

10.

Penggunaan kata dzurriyyah dalam Al-Qur’an sebagian mengandung makna negatif
seperti dzurriyyatan dhi'afan (keturunan yang lemah) sebagaimana disebutkan dalam surat
an-lea’/4 9

Dan hendaklah takut kepada Allah SWT orang-orang yang seandainya menmggalkan
dibelakang mereka anak-anak yang lemah, yang mereka khawatir terhadap (kesejahteraan)
mereka. Oleh sebab itu hendaklah mereka bertakwa kepada Allah SWT dan hendaklah mereka
mengucapkan perkataan yang benar (an- Nisa’/4:9).

Dalam ayat ini menegaskan perlunya kesungguhan orang tua dalam membina keluarga
terutama anak keturunan agar menjadi generasi unggul dalam segala aspeknya. Di sisi yang
lain, term dzurriyyah digunakan untuk konotasi yang positif, seperti halnya doa yang
dipanjatkan oleh Nabi Zakariya ketika memohon untuk dikaruniai keturunan kepada Allah
SWT (Ali-Imran: 38). Begitu juga doa yang dipanjatkan oleh Nabi Ibrahim untuk dikaruniai
anak keturunan yang shaleh dan patuh menjalankan perintah Allah SWT (al-Bagarah:128).
Kedua ayat ini memberikan isyarat bahwasanya mencetak generasi unggul yang sholeh dan
berkualitas dibutuhkan doa orang tua di samping upaya sungguh-sungguh dalam
mendidiknya. Allah SWT akan mempertemukan anak keturunan yang baik-baik dengan orang
tua mereka kelak di hari akhir karena kebaikan yang mereka tanamkan turun temurun (at-
Thiir: 21).

Term Hafadah

Term hafadhah memiliki bentuk tunggal iafidh yang digunakan untuk menunjukkan
makna cucu, baik kaitannya ada hubungan kekerabatan atau dari jalur lain. Kata ini memiliki
derivasi dari term ha-fa-da yang bermakna orang yang berjasa memberikan pelayanan
(berhidmat) baik terhadap saudara dekat maupun orang lain (al Asfahani, 2010). Dari kata ini
dapat dipahami bahwa cucu selayaknya dapat berkhidmat dan melayani kepada orang tuanya
secara tulus. Karena sebab orang tua lah ia lahir ke dunia dan atas kasih sayang dan
keikhlasannya mendidik dan membesarkannya dengan penuh susah payah tanpa perhitungan.
Terkait term hafadah Al-Qur’an menyebutkan hanya satu kali (Baqi, 2001). Sebgaimana
terdapat di dalam surat an-Nahl: 72
‘—‘:‘:'H\UA(‘SﬁJJJ"&JU'“"(‘SA \w(aﬁdujg‘;)\e&um\weﬁdﬁ&.\b
Allah SWT menjadikan bagi kamu isteri-isteri dari jenis kamu sendlrl dan menjadlkan baglmu
dari isteri-isteri kamu itu, anak-anak dan cucu-cucu, dan memberimu rezeki dari yang baik-
baik. Maka mengapakah mereka beriman kepada yang bathil dan mengingkari nikmat Allah
SWT? (an-Nahl:72)

Allah SWT beberapa kali mengulang perintah anak untuk senantiasa berbuat baik
kepada orang tuanya seperti tercantum dalam surat al-An’am: 151, al-Isra’: 23, Lugman: 14,
al-‘Ankabut: 8, al-Ahqgaf: 15. Adanya pengulangan term yang sama dalam Al-Qur’an
sebagaimana dalam kaidah penafsiran hal ini menunjukkan adanya urgensi pada persoalan
yang diulang tersebut. Artinya adanya perhatian Allah SWT terkait konteks pengulangannya.
Terlebih substansi pengulangan memiliki kesamaan dalam pesan yang ingin disampaikan. Hal
ini menunjukkan adanya ta'kid (penguatan) bahwa pesan tersebut bernilai sangat penting.
Betapa pentingnya perihal kebaktian anak terhadap orang tuanya, Al-Qur’an memberikan
wasiat melalui kisah Lukman sebagalmana tertuang dalam ayat 14-15;

Pt

JSJJJ)L;)SH\U\UMEQ’MJ@}Q;@"}a\%&ﬁyw‘ﬁ\mjj
Libiny Tagaed S e udxumu@d)m o Gl S o3¢ el )
\Ou)ha_\e.\.\su.\es.\.u\ﬁéu”g\ ‘_A\‘—’h\wd-‘-‘“t‘-‘bujﬂ\-‘:’ﬁ‘@

Artinya; Dan Kami perintahkan kepada manusia (berbuat baik) kepada dua orang ibu-
bapaknya; ibunya telah mengandungnya dalam keadaan lemah yang bertambah-tambah, dan

Bustanul Karim, Kholilurrahman 103



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

menyapihnya dalam dua tahun. Bersyukurlah kepada-Ku dan kepada dua orang ibu
bapakmu, hanya kepada-Kulah kembalimu. Dan jika keduanya memaksamu untuk
mempersekutukan dengan Aku sesuatu yang tidak ada pengetahuanmu tentang itu, maka
janganlah kamu mengikuti keduanya, dan pergaulilah keduanya di dunia dengan baik, dan
ikutilah jalan orang yang kembali kepada-Ku, kemudian hanya kepada-Kulah kembalimu,
maka Kuberitakan kepadamu apa yang telah kamu kerjakan (Lugman: 14-15).

Dari uraian di atas dapat dipahami bahwa ungkapan al-Qur’an dalam menyebutkan anak
memiliki penekanan berbeda-beda sesuai term yang dgunakan. Anak disebut dengan ibn/bint
berbeda penekanan makna jika disebut dengan walad. Begitu juga anak disebut dengan term
thifl memiliki penekanan makna yang berbeda dengan shabiy, ghulam, dan term-term yang
lain. berikut distingsi penyebutan anak dari beragam term anak yang digunakan Al-Qur’an:

Tabel 1: Distingsi term-term yang memiliki konotasi makna anak dalam Al-Qur’an

Term Frekuensi Distingsi Makna
Ibn dan Bint 161 dan 19 Digunakan _dalam rangka menunjukkan eksistensi
anak sebagai keturunan yang bersifat umum
Panggilan kepada anak yang ditunjukkan orang tua
Bunayy 7 karena adanya hubungan kedekatan dan Kkasih
sayang.
Anak yang dilahirkan oleh orang tuanya secara
Walad 65 khusus  menggambarkan adanya ikatan nasab
seorang anak terhadap orang tuanya.
Anak masih kecil karenanya membutuhkan
Thifl 4 pendampingan serius dari orang tuanya berupa
parenting (pengasuhan)
Anak keturunan yang menjadi harapan sehingga
Dzurriyyah 32 perlunya kesungguhan orang tua dalam membina
anak keturunan agar menjadi generasi unggul.
Hafadah 1 Cugq, baik I_<aitannya ada hubungan kekerabatan atau
dari jalur lain
Shabiyy 2 Anak kecil yang memiliki potensi
Anak muda yang sudah beranjak dewasa di mana
Ghulam 13 pada usianya sudah didominasi nafsu ketertarikan
terhadap lawan jenis
. Hubungan kekerabatan karena berasal dari satu
Arham 1 rahim

Dari uraian tabel di atas dapat diketahui bahwa setiap term anak dalam Al- Qur’an
memiliki tendensi makna yang beragam. Penyebutan anak dengan term yang berbeda
menunjukkan konteks bahasan dan makna yang berbeda. Penyebutan anak menggunakan term
thifl, shabiyy, dan ghulam cenderung menyinggung anak dalam aspek fisik yang menjadi
bagian dari aspek biologis. Begitu juga term walad dan ibn serta bint yang juga lebih banyak
menyinggung aspek biologis secara lebih umum dari ke tiga term tersebut. Term walad dan
arham, mencangkup berbagai aspek biologis baik terkait individu anak maupun aspek
hubungan darah dengan orang lain.  Adapun term dzurriyyah, ibn, bint, dan hafadah
cenderung menyinggung aspek hubungan anak dengan lingkugan sosialnya. Sementara term
bunayy memiliki kecenderungan pada penyebutan anak pada aspek psikologis, di mana term
ini sering digunakan dalam ungkapan yang bermuatan kasih sayang dan belaian terhadap
anak.

Penyebutan anak dalam al Qur’an dan Implikasinya bagi relasi parenting
1. Relasi Parenting Pra Kelahiran Anak
a. [Fase Persiapan Kehamilan

Bustanul Karim, Kholilurrahman

104



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

Berita yang paling dinantikan dan membawa kegembiraan bagi pasangan suami istri
yang baru menikah adalah kabar bahwa di dalam rahim istri mengandung janin buah hati
mereka. (Thalib & Hasballah, 2012). Dalam tradisi yang sudah lazim di kalangan orang
muslim, berita keberadaan janin dalam kandungan sebagai bentuk rasa syukur adalah
mengadakan doa dengan mengundang sanak saudara, tetangga dan bersedekah untuk mereka.
Berdoa untuk keselamatan bagi bayi dan ibu yang mengandungnya sangatlah penting karena
masa kehamilan adalah masa yang sangat berat untuk dijalani. Dalam firman Allah SWT surat
al A’raf/7:189 disebutkan;

mmq@@;m@\@@ ~L€Mdujmwmw€sss;dmﬁ

Y A4 w)m\ww;numu;:\;uﬂuwm \ﬁu_um\wfﬂ & %yad

Dialah Yang menciptakan kamu dari diri yang satu dan dari padanya Dia menmptakan
isterinya, agar dia merasa senang kepadanya. Maka setelah dicampurinya, isterinya itu
mengandung kandungan yang ringan, dan teruslah dia merasa ringan (beberapa waktu).
Kemudian tatkala dia merasa berat, keduanya (suami-isteri) bermohon kepada Allah,
Tuhannya seraya berkata: "Sesungguhnya jika Engkau memberi kami anak yang saleh,
tentulah kami termasuk orang-orang yang bersyukur"” (QS.al A’raf:189).

Melalui ayat ini Allah SWT memaparkan buah dari perkawinan antara laki-laki dan
perempuan berupa karunia seorang anak di anatara mereka. Karunia ini ditandai dengan
hamilnya istri, keadaan ini pada awalnya terasa ringan ada awal kehamilan akan tetapi seiring
berkembangnya janin dalam kandungan hal ini menjadi beban yang berat untuk dijalani
seorang istri. Demikian ini disebabkan semaik besarnya janin yang d kandungnya sehingga
menghambat berbagai aktifitas dan tentunya beban yang harus dirasakan sepanjang
kehamilan. Pada masa ini orang tua dianjurkan untuk banyak berdoa sebagaimana Adam dan
Hawa’ berdoa untuk keselamatan dan harapan atas anak yang dikandungnya (Zuhaili, 2009).

Tidak jarang pasangan suami istri yang baru pertama kali memdapatkan karunia berupa
anak di dalam kandungan istri mereka merasa bingung. Kekhuatiran menghampiri mereka
terutama terkait cara merawat janin dan terlebih ketika anak sudah lahir (Thalib & Hasballah,
2012: 80). Dalam sebuah hadits yang cukup populer dikatakan:

a3l ) sgad 1 e alall ) L

Hadits di atas menurut Abdul Waham Azam merupakan hadits yang diriwayatkan
secara makna (Azam, 2022). Selama ini redaksi mahd diterjemahkan sebagai ayunan.
Berdasarkan pemahaman ini orang tua menganggap pendidikan anak di mulai sejak anak lahir
yaitu semasa mereka sejak dalam timangan. Pada dasarnya kata al mahd dalam hadits tersebut
tidak harus dimaknai dengan ayunan. Rahim ibu dapat juga di maknai sebagai mahd karena
rahim merupakan ayunan paling pertama di mana janin berada di dalamnya. Selama sembilan
bulan janin tinggal di dalam ayunan rahim ibu dan menetap di dalamnya (Thalib & Hasballah,
2012). Sejak saat itu pasangan suami istri memainkan peranannya untuk belajar dalam
mendidik anak. Pada umumnya orng tua mendambakan anak shaleh yang menjadi tumpuan
cita-citanya. Sehingga orang tua menaruh harapan besar ketika anak tumbuh dewasa dapat
membahagiakan orang tuanya karena terealisasinya harapan-harapan orang tua yang
digantungkan pada anak. Seperti digambarkan al-Qur’an surat Ali-Imran:35 tentang keluarga
Imran yang sangat mendambakan kehadiran anak yang shaleh.

Ayat 35 surat Ali-Imran ini berbicara tentang keinginan kuat istri Imran yang
menginginkan anak shaleh, sehingga ketika anak masih dalam kandungan ia telah bernadzar
anaknya kelak dididik untuk mengabdi kepada agama. Ketika Istri Imran mengandun ia
bernazar kelak jika anaknya lahir akan dijadikan sebagai orang yang mengabdi untuk berbakti
pada kepentingan agama Allah SWT. Imraah Imran adalah ibu dari Masyam yang merupakan
ibunda nabi Isa a.s. namanya Hannah bin Faqud. la adalah seorang yang tidak memiliki anak
(mandul) akan tetapi sangat berkeinginan dikaruniai anak, oleh sebab itu dia selalu berdoa
kepada Allah SWT untuk dikarunia anak, Allah SWT kemudian mengabulkan doa imraah
Imran sehingga ia mengandung anak. Kebahagiaannya ini disambut dengan rasa syukur

Bustanul Karim, Kholilurrahman 105



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

sehingga dirinya bernadzar jika anaknya lahir akan didedikasikan untuk khidmah kepada
Baitul Magqdis (Zuhaili, 2009). Di masa itu mereka yang memiliki peranan dalam hal dakwah
agama ini adalah laki-laki, akan tetapi ternyata setelah anak yang dikandungnya lahir adalah
perempuan. Meski demikian perempuan yang lahir yaitu Maryam tetap dapat mejadi orang
shaleh dan mengabdikan diri untuk beribadah kepada Allah SWT (Zuhaili, 2009).

Dari uraian ini dapat disimpulkan bahwa pentingnya tekad dan niat yang baik dan tidak
pernah putus asa dalam berdoa. Imraah Imran telah lama menikah tetapi belum dikaruniai
anak, demikian tidak menjadikannya putus asa untuk terus menata niat dan memanjatkan doa
kepada Allah SWT. keikhlasan dan kesungguhannya mendapatkan jawaban dari Allah SWT
sehingga dirinya yang mandul dapat mengandung seorang anak. Selama Imra’ah Imran
mengandung tidak hentinya ia selalu berdoa agar anak yang dilakirkan menjadi anak shaleh
dan berbakti untuk kepentingan agama Allah SWT meski anak yang lahir adalah perempuan
yang pada era itu umumnya yang mengabdikan diri untuk kepentingan agama di Baitul
Maqdis adalah laki-laki akan tetapi putri Imraah Imran tetap dapat mengabdi untuk agama.
demikian menjadi pembelajaran bahwa pengabdian tergadap agama dan ummat bisa
dilakukan oleh siapa saja baik laki-laki maupun perempuan.

b. Fase perawatan janin dalam kandungan

Al-Qur’an telah menjelaskan proses relasi anak dan orang tua sejak anak masih berupa
janin dalam  kandungan (Muhajir, 2015). Al-Qur’an menyebutkan tahapan-tahapan
perkembangan anak dalam kandungan sebagaimana diisyaratkan dengan term arham dalam
surat al-mu’miniin:12-14. Term arham memiliki hubungan makna denga term rahima yang
berarti rahim wanita atau kandungan wanita. Term ini juga digunaan untuk menunjukkan
hubungan kekerabatan karena berasal dari satu rahim (Asfahani, 2010). Begitu pula dengan
term al-ajinnah sebagaimana disinggung dalam surat An-Najm:32. Al-ajinnah adalah bentuk
jamak dari janin yang artinya bayi yang masih berada di kandungan ibunya (Zuhaili, 2009).
Dalam menguraikan tafsiran ayat ini Zuhaili menegaskan bahwa hakikat yang menciptakan
janin dalam kandungan adalah Allah SWT. Seorang ibu memberikan perawatan dan
penjagaan janin yang dikansungnya sehingga tumbuh kembang dari fase ke fase yang berbeda
(Zuhaili, 2009). Dari uraian ini dapat dipahami bahwa Islam mengajarkan supaya anak yang
masih dalam kandungan senantiasa mendapat perhatian secara maksimah sampai ia lahir.

Selain disinggung keadaan janin dalam kandugan, Al-Qur’an juga menyinggung
kondisi seorang ibu yang mengandung janin. Relasi antara seorang ibu dan janin yang
dikandungnya saling terpaut, di mana ketika janin bertambah usia dalam kandungan, beban
yang dirasakan seorang ibu juga bertambah berat (Al-Ahgaf:15). Dalam surat Luqman:14
digambarkan keadaan seorang ibu yang sedang mengandung janin di dalam kandungannya.
Perihal yang dirasakan seorang ibu yaitu bertambahnya beban dalam tubuhnya, ketika janin
semakin lama semakin berkembang menjadi lebih besar. Hal ini menambah rasa berat dan
lemah, belum masa persalinan yang menjadi tantangan yang tidak mudah dan harus dilalui.
Orang yang sedang mengandung harus tegar dengan beban yang ditanggung baik secara fisik
maupun psikis dan terus menjaga janinnya agar lahir dengan selamat. Pengorbanan yang
begitu besar sebagai upaya perlindungan kepada anak ini adalah perjuangan besar. Karenanya
sebagaimana dikatakan Zuhaili bahwa siapapun wajib berbakti kepada orang tuanya dan
memenuhi haknya terutama ibu. Hal ini erat kaitannya dengan proses mengandung yang
butuh perjuangan besar dalam merawatnya sampai kemudian pasca lahir beban pengasuhan
juga erat kaitannya dengan peranan ibu (Zuhaili, 2009).

Pengorbanan seorang orang tua khususnya seorang ibu dalam merawat bayi dalam
kandungan tidak selesai sampai bayi lahir, masa dua tahun setelanya juga masa yang cukup
berat untuk dilewati. Usia bayi adalah usia yang membutuhkan perhatian besar, terutama
perhatian seorang ibu, karena hal ini berkaitan dengan masa menyusui yang juga sangat
berguna bagi tumbuh kembang anak. Masa-masa berat dari mengandung, melahirkan, dan
masa menuyui juga disinggung dalam Al-Qur’an dengan term kurhan (susah payah)
sebagaimana disinggung dalam surat al-Ahgaf: 15. Zuhaili menjelaskan terkait redaksi

Bustanul Karim, Kholilurrahman 106



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

hamalathu ummuhi kurhan dalam surat al-Ahgaf memberkan gambaran mengandung bagi
seorang ibu adalah menjalankan perjuanga dan pengorbanan yang besar (Zuhaili, 2009). Oleh
sebab itu dalam ayat ini disinggung wasiat untuk seorang anak untuk senantiasa berbuat baik
kepada orang tua dengan sebaik-baiknya. Pentingnya kebaktian anak kepada orang tua tidak
lain karena perjuangannya memberikan perlindungan dan pengasuhan sehingga lahir dengan
selamat dan tumbuh kembang menjadi dewasa. Zuhaili menjelaskan betapa besarnya hak
orang tua atas anak, karenanya Allah memerintahkan seseorang untuk tidak
menyekutukannya lalu diikuti perintah berbuat baik kepada orang tua (Zuhaili, 2009).

Dari penjelasan ini memberikan pengertian bahwa upaya menjaga dan merawat janin
dalam kandungan selain memperhatikan perkembangan janin juga memastikan kesehatan
seorang ibu yang mengandung baik fisik maupun psikis. Di mana relasi antara anak dalam
kandungan dan ibu yang mengandung sangat erat dan saling berpengaruh. Pada dasarnya
relasi ini adalah tahap di mana pendidikan dan pengasuhan bermula. Sebagaimana dikatakan
Mubhajir dengan mengutip pendapat Imam Barnadib bahwa pendidikan pra natal (sebelum
lahir) dapat diklasifikasikan menjadi dua, yaitu pendidikan fisik dan psikis. Perhatian terhadap
fisik adalah dengan memelihara kesehatan ibu yang mengadung agar anak yang dikandungnya
tetap sehat. Sementara merawat perkembangan psikis dengan menjaga seorang ibu agar tidak
memikirkan persoalan yang berat agar senantiasa memilirkan hal yang ringan saja. Karena
emosi seorang ibu yang mengandung akan berpengaruh pada janin. Muhajir juga mengutip
pernyataan Ashley Montaqu yang menyatakan bahwa perubahan emosi seorang ibu dapat
menyebabkan janin yang dikandungnya menerima zat Kimiawi tertentu secara berlebihan
yang menjadikan penyebab gangguan pada janin (Muhajir, 2015).

Tabel 2: Relasi parenting pra kelahiran dalam Al-Qur’an

Relasi Batiniah Relasi Dhohiriah
= Banyak bersyukur saat Merawat kesehatan dan
=i - diketahui mengandung perkembangan janin.
s % (al A’raf/7:189) (al-Mu’miniin/23:12-14)
A g - Mulai menata niat dan tekad Menjaga stabilitas kesehatan
g g untuk mengasuh anak fisik dan psikis ibu mengandung.
&‘ = (Ali-Imran/3:35) (Lugman/31:14 | Al-

Ahqat/45:15)

2. Relasi Parenting Pasca Kelahiran Anak

a.

Relasi Parenting di Masa Kanak-Kanak

Masa kanak-kanak merupakan periode yang sangat menentukan bagi arah tumbuh
kembangnya anak. Masa di mana seorang anak berlajar menjadi pribadi yang mandiri dan
menentukan jati dirinya sendiri yang ia cita-citakan (Thaha, 1992). Masa belajar anak ini
tentunya di mulai dari relasi yang di bangun orang tua kepadanya sebagai lingkungan pertama
yang dikenal oleh anak. Orang yang paling dekat dengan anak adalah orang tua kandung
mereka.

Relasi yang paling kuat untuk membangun hubungan antara anak dan orang tua adalah
relasi ibu kandung dengan anaknya. Kedekatan antara anak dan ibu kandung telah terbentuk
sejak anak masi dalam kandunga. Relasi kuat antara anak dan ibu kandung sebagaimana
disinggung dalam Al-Qur’an surat Thaha:40. Dalam ayat ini menggambarkan bagaimana bayi
Musa a.s yang ditemukan oleh istri Fir’aun kemudian berniat untuk mengasuhnya. Musa a.s
yang masih bayi membutuhkan ASI, sehingga keluarga Fir’aun mencari perempuan untuk
dipekerjakan menyusui Musa a.s. Beberapa ibu susuan dihadirkan akan tetapi Musa a.s yang
masih bayi tidak mau menyusu kepadanya. Hal ini berbeda ketika yang dihadirkan adalah
ternyata ibu kandungnya tanpa diketahui oleh keluarga Fir’aun, seketia Musa a.s mau untuk
menyusu kepadanya (Zuhaili, 2009).

Ibu kandung adalah lingkungan pertama yang dikenal oleh anak, Muhajir mengatakan
secara kodrati hal ini mengantarkan orang tua memiliki tanggung jawab adalam mendidik
anak-anaknya. Orang tua mendidik anaknya tanpa melihat besar kecilnya bayaran, bahkan

Bustanul Karim, Kholilurrahman 107



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

orang tua merasa sedih ketika melihat anak-anaknya tidak terdidik. Karenanya dikatakan oleh
ulama al usratu madrasah al Gila (keluarga adalah sekolah pertama) bagi anak-anak (Muhajir,
2015). Secara naluriah orang tua yang baik mereka akan merasa cemas ketika anaknya
terabaikan, terebih ketika usia masih kecil membutuhkan banyak belas kasih dari orang
tuanya. Hal ini yang membuat Ibu Musa a.s ketika terpaksa menghanyutkan Musa a.s yang
masih bayi hatinya sangat was-was. Dalam surat al-Qashas: 10 digambarkan kecemasan luar
biasa ibu Musa a.s ketika Musa a.s masih bayi dihanyutkan di sungai Nil ternyata ditemukan
oleh Fir’aun yang sangat kejam dengan pembunuhan bayi laki-laki. Kecemasan Ibu Musa a.s
sampai menjadikan pikirannya kosong dan melayang-layang memalingkan semua urusannya
selain memikirkan Musa a.s. (Zuhaili, 2009).

Rasa cemas yang dialami ibunda Musa a.s itu hilang dan kembali tenang setelah
mendengar dan mengetahui keberadaan Musa yang diperlakukan baik di sisi keluarga Fir’aun.
Dijelaskan melalui surat al-Qashas:13 bahwa kegundahan dan rasa was-was yang dialami
ibunda Musa mulai renda setelah memastikan keselamatan bayinya (Musa a.s). kisah ini
menunjukkan besarnya kasih sayang orang tua dan pengorbanannya untuk anak. Demikian
yang menjadikan kedudukan orang tua sebagai kedudukan yang harus dihormati oleh anak.
Allah SWT memerintahkan seorang anak untuk mencurahkan kebaktiannya kepada orang
tuanya terlebih seorang ibu. Surat Maryam:32 menggambarkan bagaimana Allah SWT
mendudukkan Ibu sebagai orang tua berhak mendapatkan kebaktian anak. ayat 32 surat
Maryam ini menegaskan perintah berbakti kepada orang tua (khususnya seorang ibu yang
melahirkan) sebagaimana disebutkan s 1535 (berbuat baik kepada orang tua (ibu).
Kebakian kepada orang tua memiliki kedudukan satu derajat dibawah setelah bertagwa
kepada Allah SWT. Artinya kebaktian kepada orang tua menduduki peringkat yang penting
dalam Islam sebagai bagian dari menjalankan ketagwaan kepada Alla SWT. Sebagaimana
disinggung Zuhaili, Allah SWT sering menyebut perintah untuk taat kepada orang tua setelah
perintah untuk beribadah kepada-Nya (Zuhaili, 2009).

Perkembangan anak di masa awal kelahiran sebagai masa pertama yaitu umur 0-2 tahun
(Hasyim, t.t.). Pada masa ini relasi antara anak dan seorang ibu dibangun cukup intens. Pada
masa awal kelahiran seorang anak sangat membutuhkan air susu ibu (ASI) sebagai asupan
gizi baginya sampai usia dua tahun. Batasan dua tahun dalam menyusui anak berlandaskan
nash Al-Qur’an surat al-Bagarah/2:233. Redaksi awal dari ayat ini menunjukkan perintah
untuk memberikan ASI (Air Susu Ibu) kepada anak sampai usia dua tahun. Perintah di sini
adalah anjuran yang disarankan, karena jangan sampai seorang ibu menderita karena anaknya.
Seperti halnya jika ibu dipaksa untuk menyusui sementara dirinya tidak ada kehendak
menyusui. Begitu juga dengan seorang ayah, kehadiran anak jangan menjadikannya terbebani
dengan beban di luar batas kemampuannya. Penyandaran (idhafah) term walad kepada ayah
dan ibu dalam ayat ini memberikan fungsi membangkitkan kasih sayang mereka kepada anak
(Zuhaili, 2009).

Seorang ibu yang mau menyusui bayinya adalah keputusan yang lebih baik, karena di
samping mebangun kelekatan pada anak juga ASI memiliki kelebihan tersendiri di banding
dengan asupan gizi lainnya untuk tumbuh kembang anak. Britton dan rekan-rekannya
melakukan penelitian untuk menguji hipotesis menyusui dapat meningkatkan kelekatan antara
ibu dan anak. Hasil penelitainnya menunjukkan bahwa ibu yang menyusui bayinya memiliki
kelekatan dan sensitivan yang lebih tinggi pada tahun pertama (Britton, 2006) . Hal ini sesuai
dengan bahasan sebelumnya bahwa seorang ibu pada umumnya memiliki kelekatan khusus
dengan anak kandung, dan kelekatan itu dapat dibagung di antaranya dengan menyusui
bayinya sejak usia dini.

b. Relasi Parenting Masa Pertumbuhan Menuju Dewasa

Masa perkembangan anak di fase ke dua yaitu usia kanak-kanak pasca penyapihan (usia
2 tahun) sampai menjelang usia remaja. Para tokoh mengklasifikasikan usia kanak-kanak
berbeda-beda. Berdasarkan undang-undang No. 23 tahun 2002 tentang perlindungan anak,
pasal 1 ayat 1, anak adalah seseorang yang belum berusia 18 (delapan belas) tahun, termasuk

Bustanul Karim, Kholilurrahman 108



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

anak yang masih dalam kandungan. Sedangkan menurut WHO, batasan usia anak antara 0-19
tahun. Menurut Umar Hasyim masa perkembangan anak di Fase ke dua yaitu pada usia 2-6
tahun (Hasyim, 1983: 86). Sementara perkembangan vase ke tiga adalah usia 6-13 tahun atau
7-13 tahun (Hasyim, 1983: 94). Adapun selebihnya 14-18 atau 19 tahun secara tidak langsung
adalah fase ke empat dari perkembangan anak. Usia ini dapat di katakan sebagai usia remaja.
Bahkan jika mengutip pendapat monks usia 12 tahun anak sudah masuk aktogori usia remaja
awal, 15-18 remaja pertengahan dan selebihnya sampai usia 21 tahun sebagai akhir dari masa
remaja (Usop, 2013).

Terlepas dari berbagai pendapat tentang batasan usia seseorang di anggap masih kanak-
kanak atau dewasa, secara tersurat bahasan ini tidak ada dalam Al-Qur’an, akan tetapi
aktivitas pendidikan yang perlu diajarkan kepada anak di usia sebagaimana disebutkan di atas
bisa ditemukan dalam Al-Quran. Seperti perintah untuk melatih shalat kepada anak—anak,.
Dalam  surat Lugman/31:17 orang tua perlu melatih anaknya untuk sholat sejak kecil.
Mengajarkan sholat ini diperintahkan sejak anak di usia 7 tahun sebagaimana disampaikan
melalui hadits Nabi “Suruhlah anak-anakmu melaksanakan sholat ketika mereka berumur
tujuh tahun dan pukullah mereka ketika enggan melaksanakannya ketika telah mencapai usia
10 tahun dan pisahkanlah tempat tidurnya.”(HR. Abu Dawud) (Dawud, t.t.). Hal ini
menandakan bahwa sejak usia kanak-kanak orang tua sudah perlu memberikan bimbingan,
nasehat, sekaligus dapat menjadi panutan dalam praktek kehidupan, baik itu berkaitan dengan
ibadah maupun dalam hal muamalah.

Al-Qur’an melalui kisah Lugman al-Hakim menggambarkan pentingnya nasehat dan
bimbingan orang tua dalam membina anaknya sebagaimana tercermin darikandungan surat
Lugman/31:13. Ayat ini merupakan rangkaian dari kisah Lugman sebagai orang tua yang
senantiasa memberikan bimbingan kepada anaknya. Kisah Lugman diabadaikan dalam Al-
Qur’an sebagai pembelajaran dalam mendidik anak. urgensitas penyebutan anak dalam kisah
Lugman adalah memperlihatkan sikap Lugman dalam membimbing anaknya. Teladan penting
yang menjadi pembelajaran dalam membina anak adalah Lugman selalu memberikan nasehat
kepada anak dengan penuh lemah lembut dan menyentuh hati serta penuh kasih sayang
(Zuhaili, 2009).

Selain memberi bimbingan dan nasehat, perihal yang tidak kalah penting dilakukan
orang tua adalah memberi apresiasi pada anak. Memberikan apresiasi kebaikan anak
merupakan proses yang diperlukan dalam pendidikan, terlebih hal ini ketika dilakukan oleh
orang tua kepada anknya atas kebaikan yang dilakukan anak. Apresiasi ini akan
menambahkan kelekatan anak terhadap orang tua karena ia mendapatka penghargaan yang
tentunya menumbuhkan kasih sayang di anatara keduanya. Di sisi lain memberikan apresiasi
kepada anak menjadikannya lebih percaya diri karena ada yang menguatkan bahwa apa yang
dilakukannya dihargai. Dalam Al-Qur’an surat al-Qashas: 25-27 mengisahkan syekh
Madyan dan putrinya yang senantiasa berbakti dapat menjadi cerminan dalam konteks
apresiasi orang tua pada anaknya.

Dari uraian surat al-Qashas:25-27 adanya apresiasi yang diberikan orang tua kepada
anak sekaligus kepada orang yang mengabdi kepadanya. Dalam ayat tersebut digambarkan
Musa a.s sebagai pemuda yang tangguh dan berbudi mulia, sementara anak dari Syekh
Madyan juga gadis yang mulia ditunjukkan kesediaannya untuk mengabdi pada ayahnya
meski dalam hal yang sulit untuk dilakukan. Pada ayat di atas apresiasi besar di dambakan
kebanyakan anak muda adalah dipertenukan dengan pasangan (jodoh) yang baik, terlebih
yang menawarkan adalah orang tuanya terhadap pasangan yang sesuai dambaan. Demikian
terlihat dari potongan ayat inni uridu an unkihuka yang memiliki pengertian dalam konteks
percakapan ayat ini sebagai tawaran untuk dinikahkan karena bentuk pemuliaan. Zuhaili
menjelaskan dari potonga ayat inni uridu an unkihuka mengindikasikan kebolehan seorang
wali (orang tua) menawarkan anak perempuannya kepada laki-laki shaleh yang melamar. Hal
ini sebagaimana pernah dipraktekkan juga oleh Umar bin Khattab yang menawarkan putrnya
Khafsah kepada laki-laki shaleh yaitu Abu Bakar dan Utsman. Dalam sudut pandang fikih

Bustanul Karim, Kholilurrahman 109



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

ayat ini juga menjadi dalil bagi seorang bapak sebagai wali yang bertanggung jawab
menikahkan anak perempuannya. Sehingga menikahkan anak perempuan merupakan hak
ayahnya. Akan tetapi dalam andangan madzhab Hanafi, perempuan yang sudah baligh tidak
seorangpun berhak menikahkannya kecuali perempuan yang bersangkutan meridhainya
(Zuhaili, 2009).

Dari rangkaian kisah tersebut memberikan isnpirasi akan pentingnya memberikan
apresiasi atas kebaikan-kebaikan anak. Syahminan menjelaskan bahwa orang tua perlu
mengapresiasi ketika anak berbuat hal yang positif sehingga ia menegnal bahwa perbuatan
tersebut jika dilaksanakan menjadikannya bangga dengan berbuat baik. Begitu juga
sebaliknya ketika anak berbuat keburukan orang tua perlu menegurnya dengan menunjukkan
penolakannya terhadap apa yang anak lakukan. Meski demikian anak perlu mendapatkan
sentuhan yang lembut dalam setiap situasinya. Ibnu Khaldun berpendapat bahwa anak yang
dalam lingkungannya di perlakukan dengan kasar maka ia berpotensi menjadi nakal dan
pembangkang (Zaini, 1985). Oleh karenanya memberikan apresiasi kepada anak menjadi
pembelajaran atas nilai-nilai kebaikan. Ketika orang tua memberikan apresiasi kepada anak
maka hubungan orang tua dan anak menjadi lebih erat, orang tua jugasecara tidak langsung
mengajarkan empati, kerjasama dan kasih sayang.

Peranan orang tua dalam mengawal tumbuh kembangnya anak yang beranjak dewasa
tidak terhenti pada pemberian bimbingan, nasehat, dan apresiasi. Akan tetapi instrumen yang
terpenting adalah menjadi teladan yang baik bagi anak. Al-Qur’an menyinggung pentingnya
keteladanan orang tua atau nenek moyang dalam hal kebaikan menjadi panutan bagi
keturunan mereka, sebagaimana firman Allah SWT surat Yusuf:6. Dari ayat tersebut dapat
difahami gambaran di mana orang tua dapat menjadi panutan bagi anak keturunannya. Perihal
yang perlu dicontoh dari orang tua dan nenek moyang adalah tauladan baik dari mereka.
Sebagai seorang anak patut melestarikan kebaikan itu, dan bagi orang tua sepatutnya
mengenalkan dan mengajarkan kepada anak tentang kebaikan agar mereka menjadikan orang
tua sebagai idola dalam hal yang positif. karenanya dalam suratYusuf ayat 6 di atas keluarga
dari Nabi Ya’qub orang tua Nabi Yusuf disebut sebagai al Ali Ya’qiib. Zuhaili memaparkan
bahwa kata al ali menunjukkan kekhususan karena adanya kemuliaan dan kehormatan.
Sebagaimana diketahui keturunan Nabi Ya’qub memiliki keistimewaan sebagaimana bani
Isra’il (Zuhaili, 2009).

Panutan dari orang tua yang paling utama adalah panutan dalam berakidah yang benar.
Ketaatan kepada Allah SWT adalah panutan yang menjadi prinsip pegangan dalam hidup bagi
anak keturunan. Dalam surat Yusuf/12:38 disinggung bagaimana orang tua hendaknya dapat
menjadi panutan baik bagi anak keturunannya, terutama dalam hal ketaatan kepada Allah
SWT sebagai prinsip yang harus dipegang dalam hidup. Sebagamana dikatakan oleh Nabi
Yusuf secara tegas kepada kaum kafir bahwa agama yang dianutnya adalah agama dari ayah
dan nenek moyangnya yaitu agama yang mengajak kepada ketauhidan kepada Allah SWT
(Zuhaili, 2009).

Dari uraian ini tampa bahwa orang tua yang baik adalah mereka yang dapat menjadi
figur panutan bagi anak keturunannya dalam hal kebaikan. Tidak diragukan lagi bahwa anak
bentuk lain dari orang tua, sehingga tidak jarang banyak hal yang serupa dari apa yang ada
pada anak cerminan dari orang tua. Mengutip pernyataan Ghozali bahwa pada dasarnya anak
akan berbuat sesuatu sesuai ihwal yang melekat pada dirinya tanpa disadari. Jika yang melekat
itu adalah memori yang baik maka akan muncul darinya perbuatan yang baik, akan tetapi jika
sebaliknya jika yang melekat dalam bawah sadar anak adalah hal-hal yang buruk maka akan
timbul darinya perbuatan buruk. Oleh karenanya jika anak sejak kecil sudah dibiasakan
kebaikan maka yang timbul darinya adalah akhlak mulia, akan tetapi jika sejak kecil anak
dibiarkan dengan ha-hal yang buruk tanpa pengarahan dari orang tua maka ia akan terbiasa
dengan hal-hal buruk dan menjadi karakter baginya.l Inilah mengapa pentingnya lingkungan
keluarga terutama orang tua dapat menjadi panutan baik bagi anak-anaknya.

Bustanul Karim, Kholilurrahman 110



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

PENUTUP

Dari analisis yang dilakukan, ditemukan perbedaan makna yang signifikan di antara term anak
yang terdapat dalam Al-Qur'an. Substansi makna masing-masing term mencerminkan dimensi relasi
anak dan orang tua dalam berbagai aspek kehidupan, melibatkan aspek biologis, psikologis,
sosiologis, dan perkembangan fisik. Secara konseptual relasi parenting dalam Tafsir al-Munir adalah
relasi yang bersifat holistik dan saling melengkapi untuk membentuk individu yang baik dan
bertanggung jawab.

Relasi parenting yang dibangun oleh orang tua dalam mengawal tumbuh kembangnya anak
termasuk dalam perkara yang mendasar dalam ajaran Islam sebagaimana termasuk salah satu dari
lima ushul kulliyah al khamsah yaitu bagian dari hifd an nasl (menjaga keturunan). Dalam pandangan
tafsir al-Munir relasi parenting ini berlangsung sejak anak belum lahir sampai pasca lahir dan tumbuh
kembang menjadi pribadi yang mandiri, bahkan relasi antara anak dan orang tua terus berlangsung
sampai pasca kematian.

Parenting bukan hanya tanggung jawab fisik tetapi juga tanggung jawab spiritual untuk
membimbing anak menjadi individu yang taat kepada ajaran Allah SWT. Melalui prinsip-prinsip ini,
Al-Qur'an mengajarkan bahwa anak adalah amanah dan anugerah Allah yang harus dijaga, diberi
perlindungan, dan diberdayakan agar dapat tumbuh dan berkembang dengan baik dalam masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

al Asfahani, al Raghib, Mu jam Mufradat Alfadz al Qur’an., Beirut: Dar al-Fikr, 2010.
al-Maraghi, A. M., Tafsir Al-Maraghi. Semarang: Toha Putra, 1992.

al-Qurthubi, al-Jami’ li ahkam Al-Qur’an, Jilid -3, Riyad: Dar al Kutub, 2003.

al-Razi, Fakhruddin, Tafsir Mafatikh al Ghaib, Jilid 21, Cet. Ke-3, Beirut: Dar al Thya’ al ‘Araby,
1420 H/ 2000 M.

al-Shabuni, Ali, Shafwah al-Tafasir, Jilid-2, Cet. Ke-4, Beirut: Dar Al-Qur’an al-Karim, 1981.

Asyur, Wasfi, Nahwa tafsir al Magashidi li AI-Qur’an al Karim Ru’yah Ta sisiyyah li Manhaj Jadid
fi Tafsir AI-Qur’an, diterjemahka oleh Ulya Fikriyati dengan judul Metode Tafsir Magasidr,
Jakarta: PT Qaf Media Kreaiva, 2020.

Azam, Abdul Wahab, a/ Syawarid, t.tp: Hindawi Foundation, 2022.

Baqi, Muhammad Fuad Abdul, al-Mu jam al-Mufahrash li alfddz AlI-Qur’an , Cairo: Dar al-Hadits,
2001.

Dawud, Abu, Sunan Abi Dawud, Beirut: al-Maktabah al-Asriyah, t.t.

Faris, Ahmad Ibn, Magqayis al-Lughah, Beirut: Dar Thya’al-Turéts al-"Arabi, 2001.

Hakim, A. Husnul, Ensiklopedia Kitab-Kitab Tafsir, Depok: Lingkar Studi Al Qur’an, 2019.
Hamka, Tafsir al Azhar, Jakarta: Gema Insani, 2014.

Hasyim, Umar, Cara Mendidik Anak dalam Islam, Surabaya: PT Bima lIimu, 1983.

John R. Britton, Helen L. Britton, and Virginia Gronwaldt, “Breastfeeding, Sensitivity, and
Attachment,” Pediatrics Vol. 118, No. 5, 2006, hal. 1436-43.

Kementerian Wakaf dan Urusan Agama Islam, a/ Mausu’ah al Fighiyyah ,Cet-2, Jilid-1, Kuwait
:Wuzarah al Auqaf wa Su’un al Islamiyah, 1983.

Ma’luf, Louis, Munjid Fi al Lughah, Beirut: Dar al Masyruq,1960.
Mubhajir, Materi dan Metode Pendidikan Anak dalam Al-Qur’an, Banten: FTK Banten Press, 2015.

Bustanul Karim, Kholilurrahman 111



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal IImu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024

Muhammad, M. Thaib, “Kehidupan Harun a.s dan Dakwahnya”, Jurnal llmiah al-Mu ashirah, Vol.
18, No.2, Juli 2021.

Mustaqim, Abdul, “Berbagai Penyebutan Anak dalam Al-Qur’an: Implikasi Maknanya dalam
Konteks Quranic Parenting”, Jurnal Lektur Keagamaan, Vol.13, No.1, 2015, hal. 265-292.

Nasif, Hifni bin, et.al., Qawaidu Al lughah Al Arabiyyah, Surabaya: Syirkah Maktabah Wa
Mathba'ah,t.t.

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati, 2008.
------------------------ , Tafsir al Misbah, cet. 2, Jakarta: Lentera Hati, 2004
Zaini, Syahminan, Prinsip-Prinsip Dasar Konsepsi Penidikan Islam, t.tp: Kalam Mulia, 1985.

Thaha, Khairiyah Husain, Konsep Ibu Teladan Kajian Pendidikan Islam, diterjemahkan oleh Hosen
Arjaz Jamad dari judul aslinya Daurul Um fi tarbiyatil athfal lil Muslim, Surabaya: Risalah
Gusti, 1992.

Thalib, M. Hasballah dan Zamakhsyari Hasballah, Pendidikan dan Pengasuhan Anak Menurut al-
Qur’an dan Sunnah, Medan: Perdana Publishing, 2012.

Usop, Dwi Sari, “Hubungan Antara Kematangan Emosi dan Penyesuaian Diri pada Remaja”,
Anterior Jurnal, Vol-13, No.1, Desember 2013.

Wibowo, Agus, Pendidikan Karakter Usia Dini (Strategi Membangun Karakter Di Usia Emas),
Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017.

Zuhaili, Wahbah, at-Tafsir al-Munir Fi al-A'qidah Wa as-Syari'ah Wa al-Manhaj, Cet. Ke-10,
Damaskus: Dar al Fikr, 2009.

Bustanul Karim, Kholilurrahman 112



