
 

Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman 
dan Pendidikan 
VOLUME 5 NOMOR 1, MARET 2024 

https://ejournal.stai-

alhidayah.ac.id/index.php/jurnalalurwatulwutsqo/ 

ISSN: 2721-5504 

 

96 

KONSEP RELASI ANAK DAN ORANG TUA 

PERSPEKTIF QUR’ANIC PARENTING DALAM TAFSIR AL MUNIR 
 

Bustanul Karim, Kholilurrahman 

Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia  

 

Email: bustanulkarim59@gmail.com  
 

Abstract 

This research aims to deepen understanding of the relationship between parenting and children by exploring 

the meanings of the term "anak" (children) in the Quran, and identifying the implications of its meanings in 

the context of parenting relationships. The method used in this research is thematic maqȃshidȋ with the main 

object of study being the exegesis of al-Munȋr by Wahbah Zuhaili. The findings indicate differences in the 

substance of the meaning of each term for "anak" in the Quran, reflecting dimensions of the relationship 

between children and parents involving biological, psychological, sociological, and physical development 

aspects. The emphasis in the relationship between children and parents is reflected through messages about 

attachment, rights and obligations, as well as reciprocal dynamics that begin from the child in the womb 

until they grow into independent individuals.. 

 

Keywords: Relation, Quranic Parenting, Tafsir al Munȋr 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mendalamkan pemahaman terhadap relasi parenting anak dan orang tua 

dengan mengeksplorasi makna term anak dalam Al-Qur'an, serta mengidentifikasi implikasi maknanya 

dalam konteks hubungan parenting. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah tematik maqȃshidȋ 

dengan objek kajian utama tafsir al-Munȋr karya Wahbah Zuhaili. Hasil temuan menunjukkan perbedaan 

substansi makna setiap term anak dalam Al-Qur'an, mencerminkan dimensi relasi anak dan orang tua yang 

melibatkan aspek biologis, psikologis, sosiologis, dan perkembangan fisik. Penekanan dalam hubungan 

anak dan orang tua tergambar melalui pesan-pesan tentang kelekatan, hak dan kewajiban, serta dinamika 

timbal balik yang dimulai sejak anak dalam kandungan hingga tumbuh menjadi pribadi mandiri.  

Kata kunci: Relasi, Quranic Parenting, Tafsir al Munȋr 

 

PENDAHULUAN 
Dalam konteks perkembangan anak, peran orang tua memiliki dampak signifikan terhadap pembentukan 

karakter dan pribadi anak. Seiring dengan perkembangan keilmuan, studi mengenai relasi parenting anak dan 

orang tua semakin mendapatkan perhatian, terutama dalam upaya untuk meresapi makna dan implikasi ajaran 

Al-Qur'an dalam dinamika keluarga. Relasi parenting  adalah salah satu faktor yang dapat mempengaruhi  

membentuk karakter anak. Awal pembentukan perkembangan anak ditentukan pada relasi parenting yang 

diterapkan oleh keluarga. Dalam hal ini kondisi rumah tangga yang rukun dan harmonis, dapat terpancarkan 

dari karakter anak dan kondisi psikologis anak (Wibowo, 2017). 

Isu tentang anak menjadi perhatia dewasa ini. Cukup membawa perhatian tidak saja di kalangan pendidik, 

psikolog dan sosiolog, akan tetapi menjadi perhatian juga bagi kalangan teolog (agamawan), termasuk para 

pengkaji tafsir Al-Qur’an. Demikian ini menjadi sorotan di mana isu kekerasan yang kerap kali anak menjadi 

korban, terabainya hak anak untuk mendapatkan kasih sayang dan perlindungan, sehingga anak cenderung 

diabaikan dalam pengasuhan yang baik. Hal ini bukan hanya terjadi pada level keluarga, namun terjadi juga di 

lingkungan pendidikan. Islam melalui kitab suci Al-Qur’an  menganggap persoalan parenting sebagai 

komponen yang penting dalam membina generasi unggul. Demikian terlihat dengan  banyak ayat yang 

menyinggung anak dan orang tua dalam hubungan timbal balik antar keduanya, tak terkecuali dalam aspek 

pengasuhan orang tua maupun kebaktian seorang anak. 

https://ejournal.stai-alhidayah.ac.id/index.php/jurnalalurwatulwutsqo/
https://ejournal.stai-alhidayah.ac.id/index.php/jurnalalurwatulwutsqo/
mailto:bustanulkarim59@gmail.com


Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 97 

Penelitian ini dikaji melalui metode tematik maqȃshidȋ  dengan menelisik kandungan tafsir al-

Munȋr fȋ al-A'qidah wa as-Syarȋ'ah wa al-Manhaj karya  Wahbah Zuhaili terhadap ayat-ayat yang 

terkait dalam tema bahasan.  Tafsir al-Munȋr  merupakan jembatan dari penafsiran era klasik dan era 

modern (Hakim, 2019: 273-274). Tafsir ini kaya akan referensi, baik di bidang tafsir, bahasa, hadits, 

fikih, dengan mengemukakan pandangan dari ulama klasik dan modern. Tidak hanya menyajikan 

uraian tafsir dari berbagai disiplin keilmuan, tetapi Zuhaili mampu memberikan uraian dalam tatanan 

praktis sehingga uraian tafsirannya tidak hanya melulu pada pemaparan pendapat, tetapi menyentuh 

persoalan hidup di era kontemporer saat ini. Karakter tafsir ini memberikan jalan bagi analisa 

maqȋshidȋ untuk membidik tujuan-tujuan utama dari uraian paparan tafsiran ayat demi ayat. 
Temuan dari penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi penting terhadap pemahaman tentang 

pesan-pesan Al-Qur'an terkait dengan relasi anak dan orang tua. Dengan menonjolkan aspek kelekatan, hak 

dan kewajiban, serta hubungan timbal balik antara anak dan orang tua, penelitian ini memberikan gambaran 

yang komprehensif tentang bagaimana pesan-pesan ini mengakar dalam kehidupan sejak masa kehamilan 

hingga pertumbuhan anak sebagai pribadi yang mandiri. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode yang digunakana dalam penelitian kepustakaan ini adalah metode tematik maqȃshidȋ 

sebagaimana dirumuskan oleh Wasfi Asyur dalam kitabnya Nahwa Tafsir al Maqȃshidȋ li al Qur’an 

al Karim Ru’yah Ta’sisiyyah li Manhȃj Jadȋd fi Tafsȋr al Qur’an. Istilah maqȃshid secara umum 

menjadi kajian yang sering digunakan dalam kajian hukum islam seperti maqȃshid syari’ah. Dalam 

kajian tafsir istilah maqȃshid pun digunakan sebagai upaya menggali tujuan yang ingin di capai dari 

maksud suatu ayat. 

Berikut langkah-langkah sebagai tahapan yang ditempuh dalam penelitian tafsir dengan metode 

tematik maqȃshidȋ (Asyur, 2020: 46-47):  

a. Mengumpulkan semua ayat terkait tema yang dibahas. 

b. Menafsirkannya secara ilmiah terhadap tema yang dibahas. 

c. Hasil kajian disusun secara terpisah mencaku beberapa bahasan yang sederhana dalam sebuah 

tafsir analitis.  

d. Fokus pada tema yang dikehendaki agar mampua menampakkan perspektif Al-Qur’an  pada tema 

tersebut dengan lebih mudah. 

Dari langkah-langkah tersebut untuk memperoleh objek bahasan yang mendalam, maka kajian 

term menjadi kunci untuk memperoleh ayat-ayat yang menjadi bjek bahasan sesuai dengan tema. 

Dalam hal ini term anak, orang tua, serta relasi antar keduanya menjadi objek dalam penelitian ini 

untuk dikaji lebih mendalam. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Distingsi Makna Term Anak dalam Al-Qur’an  

Al-Qur’an menyebutkan anak dengan berbagai term. Penyebutan term anak  ini diulang cukup 

banyak dan tersebar di sejumlah surat. Berikut uraian beberapa term yang merujuk pada eksistensi 

anak dalam Al-Qur’an: 

1. Term Ibn 

Term  Ibn ini dengan segala bentuk derivasinya terulang sampai 161 kali. Kata Ibn 

memiliki akar kata  ba-na-wa yang  artinya sesuatu yang muncul dari sesuatu yang lain. Kata ini 

memiliki bentuk jamak abnȃ’.Dari kata ini juga kemudian lahir kata banâ-yabnû-binwun yang 

artinya membangun sesuatu, dengan cara melakukan penggabungan dari sesuau dengan sesuatu 

yang lain (Faris, 2001). Kata Ibn ini merupakan bentuk isim mufrȃd dengan kata dasar binwun, 

setelah adanya perubahan dengan kaidah tertentu dalam pengucapan dalam bahsa Arab kemudian 

dalam bentuk mufrad menjadi Ibn dan bentuk jamaknya yaitu banȗn. Term Ibn ini masih seakar 

dengan term banȃ yang artinga membangun atau melakukan kebaikan. Karenanya banȃ al bayt 

bermaka membangun rumah dan banȃ al-rajul artinya berbuat kebaikan (Ma’luf, t.t.) 

Term Ibn lebih khusus dari walȃd. Di mana Ibn merupakan term yang digunakan untuk 

menunjuk anak laki-laki. Term yang digunakan untuk menunjukkan anak perempuan dengan 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 98 

kedudukan yang serupa dengan Ibn adalah bint. Term Ibn dan  bint  dalam sudut pandang fiqh 

ketika dinisbahkan kepada orang tua (ayah dan Ibu) berstatus sebagai anak biologis  dari 

hubungan pernikahan yang sah (Kementerian Wakaf, 1983). Dalam artian term Ibn dan bint 

digunakan dalam rangka menunjukkan eksistensi anak sebagai keturunan, anak kandung, atau 

anak yang memiliki hubungan darah dalam tatanan keluarga. Sebagai contoh dalam Al-Qur’an  

surat An-Nisȃ:171 yang artinya  “Sesungguhnya Al Masih, Isa putera Maryam itu, adalah utusan 

Allah SWT dan (yang diciptakan dengan) kalimat-Nya yang disampaikan-Nya kepada Maryam, 

dan (dengan tiupan) roh dari-Nya”.  

Penyebutan Isa a.s sebagai putra Maryam  dikekukakan dengan term Ibn karena secara 

nasab Isa adalah putra kandung dari Maryam itu sendiri. Dalam ayat  lain  surat Al-A’rȃf 

dikemukakan: “Dan tatkala Musa telah kembali kepada kaumnya dengan marah dan sedih hati 

berkatalah dia: "Alangkah buruknya perbuatan yang kamu kerjakan sesudah kepergianku! 

Apakah kamu hendak mendahului janji Tuhanmu? Dan Musapun melemparkan luh-luh (Taurat) 

itu dan memegang (rambut) kepala saudaranya (Harun) sambil menariknya ke arahnya, Harun 

berkata: "Hai anak ibuku, sesungguhnya kaum ini telah menganggapku lemah dan hampir-

hampir mereka membunuhku, sebab itu janganlah kamu menjadikan musuh-musuh gembira 

melihatku, dan janganlah kamu masukkan aku ke dalam golongan orang-orang yang zalim. (al-

A’rȃf/7:150). 

Dalam ayat ini ketika Nabi Musa menunjukkan kemarahan pada saudaranya Nabi Harun 

kata yang digunakan adalah Ibnu umma yang artinya anak ibuku.  Sebagaimana diketahui bahwa 

Musa dan Harun adalah saudara kandung. Harun a.s. lahir leh  ih dahulu dibanding Musa a.s. 

terpaut usia 3 tahun. Keduanya merupakan nabi dan rasul keturunan Bani Israel. Abdurrahman 

Habannakah mengemukakan bahwa Harun a.s. sebagai saudara kandung Musa a.s. yang diutus 

Allah SWT sebagai menteri Musa a.s. untuk membantu dakwahnya (Thaib, 2021). 

Makna secara terminologi ini menggambarkan bahwa anak disebutkan dengan term Ibn 

layaknya bangunan yang dapat mendatangkan kebaikan. Karakteristik bangunan yang baik 

adalah yang memiliki kontruksi kuat sehingga tidak mudah roboh diterpa bencana. Begitu juga 

dengan anak dia akan menjadi generasi yang tangguh dan baik manakala dibekali dasar-dasar 

keimanan yang kuat sejak kecil sehingga dapat tumbuh dan berkembang menjadi dewasa sebagai 

generasi yang tangguh karena memiliki  kecakapan baik jasmani maupun ruhani.  

2. Term Bint  

Term bint ini merupakan bentuk mufrad dari banȃt. Term bint menunjukkan pada makna 

anak perempuan. Dengan berbagai macam bentuknya bint terulang 19 kali dalam Al-Qur’an 

(Bȃqi, 2001). Terkait anak perempuan pula, Al-Qur’an terkadang menggunakan term untsa. 

Term ini terulang 30 kali dalam Al-Qur’an (Bȃqi, 2001). Kedua term terebut memiliki konotasi 

perempuan. Term bint bermakna perempuan sebagai seorang anak yang memiliki hubungan 

dengan orang tua sebagaimana term ibn sementara term untsa berkaitan dengan status biologis 

perempuan yang menjadi lawan dari dzakar (laki-laki). Kedudukan untsa sebagai status biologis 

perempuan sebagaimana dijelaskan Hamka saat menafsirkan surat ar-Ra’d ayat 8 (Hamka, 2014). 

Bahasan anak perempuan merupakan isu yang membawa banyak perhatian terutama di era 

Al-Qur’an turun. Tradisi jahiliah yang menganggap siapa yang memiliki anak perempuan 

sebagai kehinaan, di saat yang sama justru Al-Qur’an menunjukkan perlakuan yang berbalik. Al-

Qur'an mendobrak tradisi jahiliah yang beranggapan memiliki anak perempuan sebagai suatu 

kehinaan tersebut. Al-Qur’an  mengangkat derajat perempuan dan mendudukkannya dalam 

posisi terhormat. Perempuan harus dijaga kesucian dan kehormatannya, sehingga Allah SWT 

mewahyukan kepada Nabi SAW untuk menyuruh para gadis yang sudah dewasa menutup aurat 

mereka kepada selain mahram dengan mengenakan jilbab.  

Perintah memakai jilbab bagi perempuan adalah sebagai upaya perempuan terjaga dari 

potensi terlihatnya aurat dan keindahan tubuhnya yang dapat membuat laki-laki tertarik. Jika 

perempuan tidak menutup auratnya dikhawatirkan menarik para laki-laki untuk menggangunya 

dan mengakibatkan dia tidak nyaman. Terlebih laki-laki memiliki struktur fisik yang cenderung 

lebih perkasa dibanding perempuan. Sehingga dikhawatirkan perempuan tidak berdaya 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 99 

menjauhkan diri dari gangguan laki-laki. Jelas kiranya  Islam memerintahkan perempuan 

menutup aurat dengan memakai jilbab bukanlah bentuk diskriminasi akan tetapi justru sebagai 

bentuk penjagaan dan penghormatan kepada perempuan. Perintah perempuan untuk memakai 

jilbab sebagaimana tertuang dalam surat  al-Ahzȃb:59.  

Kandungan ayat tersebut menunjukkan penghormatan kepada perempuan. Perempuan 

dapat melakukan segala aktivitasnya baik di dalam rumah maupun di luar rumah selama mampu 

menjaga diri. Penjagaan diri yang paling minimal adalah dengan menutup aurat. Jilbab adalah 

pakaian yang mampu menutup aurat perempuan sehingga menghalangi orang lain melihat 

keindahan tubuhnya. Dalam konteks parenting, orang tua perlu menanamkan kepada anak-anak 

perempuannya untuk berlatih menutup aurat sejak kecil. Memakai jilbab dan berpakaian sopan 

ketika keluar rumah agar kelak dewasa anak terbiasa dengan memakai busana yang sopan dan 

menutup aurat tanpa keterpaksaan. 

3. Term Bunayya 

Masih berkaitan dengan term  ibn, Al-Qur’an  kadang juga menggunakan bentuk tashgȋr.  

Term ibn memiliki bentuk tashghȋr yaitu bunayy yang memiliki pengertian anak secara fisik 

masih kecil serta menunjukkan adanya hubungan kedekatan (Nasif, t.t: 79). Term ini dalam Al-

Qur’an  terulang 7 kali (Bȃqi, 2001). Term bunayy ini sering digunakan Al-Qur’an  untuk 

panggilan terhadap anak. Seperti yȃ bunayya digunakan dalam QS. Luqmȃn:13, yang 

menunjukkan nasehat Luqman Hakim kepada anaknya untuk tidak menyekutukan Allah SWT. 

Begitu juga term ini digunakan Nabi Ya'qub ketika memberi nasehat kepada putranya Yusuf 

untuk tidak menceritakan mimpinya kepada saudara-saudaranya (Yusuf:5). Nabi Nuh 

memanggil anaknya untuk ikut naik prahu ketika terjadi banjir bah sebagaimana dalam surat 

Hȗd: 42. Ketiga ayat ini menggunakan term bunayya sebagai penyebutan panggilan kepada anak 

menggambarkan adanya kedekatan antara anak dan orang tua. Terwujud jalinan kasih sayang 

bukan relasi atas dasar kebencian dan perlakuan kasar terhadap anak (Mustaqim, 2015). 

Al-Marȃghi mengatakan bahwa term bunayya dipergunakan untuk kata ganti anak yang 

mengisyaratkan adanya kasih sayang mendalam (al Maraghi, 1992). Term ini juga menandakan 

bahwa dalam mendidik dan mengasuh  anak hendaknya orang tua sepenuhnya mencurahkan 

kasih sayang. Quraish Shihab mengungkapkan pada umumnya rasa kasih sayang tumbuh 

terhadap anak terutama ketika usia masih kecil (Shihab, 2008). Ungkapan orang tua  terhadap 

anak yang mengandung kasih sayang biasanya menimbulkan komunikasi efektif. Hal ini akan 

membangun relasi positif antara anak dan orang tua. 

Ketika relasi terjalin dengan baik maka nasehat-nasehat baik dari orang tua mudah diterima 

oleh anak, sehingga anak mudah untuk dibimbing dan diarahkan kepada hal-hal yang positif. 

Ketika dirinya menyimpang orang tua dengan mudah meluruskannya karena adanya relasi yang 

terjalin dengan baik. Suatu larangan  ataupun perintah sekalipun dipandang berat ketika diawali 

dengan belaian kasih sayang maka akan mudah untuk diterima dan dimengerti. Sehingga relasi 

antara anak dan orang tua tidak terhalang dengan perselisihan karena penolakan, justru yang 

terbangun adalah relasi harmonis dan penuh kasih sayang antara anak dan orang tua.  

Berikut firman Allah SWT yang menggunakan term bunayy sebaga kata yang digunakan 

Luqman ketika berinteraksi dengan anaknya  sebagaimana tertuang dalam Q.S. Luqmȃn: 

13,16,17 
نُۡلِۡۡوَإِذۡ  مََٰ نِهِۡقاَلَۡلقُ  ۡبِۡۡۥوَهُوَۡيعَِظُهُۡۡۦب  رِك  ۡلََۡتشُ  بنُيََّ ِهۡٱيََٰ ۡۡللَّ كَۡٱإنَِّ ر  مٌۡعَظِيمٞۡۡلش ِ   ١٣لَظُل 

Dan (ingatlah) ketika Luqman berkata kepada anaknya, di waktu ia memberi pelajaran 

kepadanya: "Hai anakku, janganlah kamu mempersekutukan Allah SWT, sesungguhnya 

mempersekutukan (Allah SWT) adalah benar-benar kezaliman yang besar" (Luqmȃn/31: 13). 

بنُيََّۡ ۡفيِۡۡۡيََٰ رَةٍۡأوَ  دَلٖۡفَتكَنُۡفيِۡصَخ  ۡخَر  ن  قاَلَۡحَبَّةٖۡم ِ تِۡٱإِنَّهَآۡإنِۡتكَُۡمِث  وََٰ ۡفيِۡۡۡۡلسَّمََٰ ضِۡٱأوَ  رَ  تِۡۡۡلۡ  يأَ 
ُهۡٱبِهَاۡۡ ۡۡۡۡللَّ َۡٱإنَِّ بنُيََّۡ ١٦لَطِيفٌۡخَبِيرٞۡۡۡۡللَّ ۡۡۡۡيََٰ ةَۡٱأقَمِِ لَوَٰ ۡبِۡۡۡلصَّ مُر 

رُوفِۡٱوَأ  مَع  هَۡٱوَۡۡۡل  مُنكَرِۡٱعَنِۡۡۡۡن  برِۡ ٱوَۡۡۡل  ۡۡص 
مِۡ ۡعَز  لِكَۡمِن  ۡذََٰ ۡإنَِّ ۡمَآۡأصََابكََه مُُورِۡٱعَلىََٰ    ١٧ۡۡلۡ 

(Luqman berkata): "Hai anakku, sesungguhnya jika ada (sesuatu perbuatan) seberat biji sawi, 

dan berada dalam batu atau di langit atau di dalam bumi, niscaya Allah SWT akan 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 100 

mendatangkannya (membalasinya). Sesungguhnya Allah SWT Maha Halus lagi Maha 

Mengetahui 

Hai anakku, dirikanlah shalat dan suruhlah (manusia) mengerjakan yang baik dan cegahlah 

(mereka) dari perbuatan yang mungkar dan bersabarlah terhadap apa yang menimpa kamu. 

Sesungguhnya yang demikian itu termasuk hal-hal yang diwajibkan (oleh Allah SWT). (Luqmȃn: 

16-17). 

Ketiga ayat dari surat Luqmȃn tersebut menggambarkan adanya dialek yang santun dan 

penuh kelembutan. Arahan dan ajakan orang tua kepada anak untuk berbuat baik dan menaati 

perintah Allah SWT disampaikan tanpa adanya tendensi otoriter dan memaksa. Dari dialektika 

yang disajikan  ayat tersebut dapat dipahami  bahwa panggilan anak dengan yȃ bunayya dalam 

Al-Qur’an  menggambarkan model pendidikan yang ditawarkan Al-Qur’an  adalah pendidikan 

yang penuh kasih sayang, dalam artian kasih sayang yang mendidik bukan memanjakan. Hal ini 

dicontohkan Luqman Hakim sebagaimana kandungan ayat tersebut yang memanggil anaknya 

tidak langsung menyebut nama anak tetapi dengan sebutan yȃ bunayya, suatu panggilan yang 

mengandung belaian dan kasih sayang. Inilah karenanya mengasuh anak yang menjadi 

komponen terpenting adalah kasih sayang pengasuh atau orang tua kepada anak.  

4. Term Walad  

Dalam menyebutkan anak, Al-Qur’an seringkali menggunakan term walad. Term ini 

terulang sebanyak  65 kali dengan berbagai derivasinya (Bȃqi, 2001). Term ini memiliki bentuk 

jamak aulȃd yang berarti anak yang dilahirkan oleh orang tua.  Baik itu anak laki-laki maupun 

perempuan, term ini juga menunjukkan pada pengertian anak dalam kondisi masih kecil maupun 

sudah dewasa (Ma’luf, t.t.). Dari term ini dapat dimengerti bahwa anak yang belum lahir tidak 

dapat disebut walad akan tetapi ia disebut janin yang terambil dari kata Janna-yajunnu yang 

memiliki makna sesuatu yang tersembunyi atau tertutup di dalam kandungan seorang ibu 

(Ma’luf, t.t.). 

Term walad ini menggambarkan adanya ikatan nasab seorang anak terhadap orang tuanya. 

Hal ini bisa dilihat dalam Surat al-Baqarah: 233, Ali Imran: 47, an-Nisa: 11, Luqmȃn: 33, al-

Balad: 3. Karenanya dalam bahasa Arab kata wȃlid digunakan untuk menunjuk makna ayah yang 

memiliki ikatan nasab dengan anak. Demikian pula term walidah yang berarti ibu yang 

melahirkan atau ibu kandung. Hal ini berbeda dengan penggunaan term Ibn yang mengandung 

arti bisa anak kandung atau anak angkat, demikian pula term abb yang berarti ayah kandung dan 

bisa juga bermakna ayah angkat (Shihab, 2004:614).  

Dari kata walad juga dapat menurunkan  kata wallada yang artinya melahirka dan ansya'a 

yang berarti menumbuhkan serta rabba yang berarti membimbing. Terkait dengan hal ini 

menurut Mustaqim memberikan isyarat dalam konteks parenting bahwa tugas orang tua terhadap 

anak adalah bukan hanya membina untuk tumbuh kembangnya dari segi fisik anak semata akan 

tetapi aspek emosional, psikologi, hingga aspek spiritual anak (Mustaqim, 2015). Sebagai contoh 

dalam Al-Qur’an  diperintahkan seorang ibu untuk memberikan ASI (Air Susu Ibu) ketika anak 

masih balita sampai anak berusia dua tahun (Al-Baqarah: 233). Terkait perintah ini Imam 

Qurthubi menegaskan bahwa seorang ibu wajib memberikan ASI kepada anaknya terkecuali 

adanya perihal yang menghalangi untuk dapat menyusui bayi (Al-Qurthubi, 2003). 

ASI merupakan minuman terbaik bagi balita karena dari ASI itu mengandung nutrisi 

terbaik bagi anak sekaligus antibodi untuk kekebalan tubuh bayi. Di sisi lain secara psikologi 

seorang ibu yang menyusui anaknya dapat membangun kelekatan terhadap anak (attachment). 

Kelektan anak dan orang tua  terjadi karena adanya relasi antara keduanya. Relasi ini bisa 

berbentuk hubungan yang baik ataupun hubungan yang buruk. Membangun kelekatan dengan 

anak dengan memberikan ASI  ketika anak usia di bahwah 2 tahun selain memiliki dampak 

positif bagi tumbuh kembang anak juga secara psikologis menciptakan relasi baik  antara anak 

dengan orang tua khususnya seorang ibu.  

Anak secara fitrah memiliki potensi yang dapat dikembangkan. Al-Qur’an memberikan 

isyarat bahwa potensi itu dapat dikembangkan melalui proses pendidikan (tarbiyyah) karena inti 

dari pendidikan adalah melejitkan potensi yang dimiliki seseorang untuk dapat tumbuh dan 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 101 

berkembang. Dengan pendidikan anak menjadi berkarakter, berilmu, dan memiliki ketrampilan, 

sehingga potensi yang dimiliki anak membawa harapan bagi orang tua. Anak yang dapat 

membawa harapan dan kesejukan hati bagi orang tuanya Al-Qur’an menyebutnya sebagai 

Qurrata a'yȗn (permata hati) bagi orang tuanya (al-Furqȃn:74). 

5. Term Thifl 

Terkait dengan term thifl ini, Al-Qur’an  menyebutnya 4 kali dalam tiga surat,  yaitu surat 

an-Nȗr: 31 dan 59, al-Hajj: 5, al-Mukmin: 67 (Baqi, 2001). Secara bahasa term thifl memiliki 

bentuk plural al-athfȃl  yang maknanya ini anak kecil yang baru lahir. Orang Arab terbiasa 

mengatakan thifl dhalȃm  yang berarti awal masuknya waktu malam. Apabila dikatakan thaffalnȃ 

ibilanȃ tathfȋlan bermakna kami usai memisahkan anak unta dari induknya (Ibn Faris, 2001). 

Dari term ini dapat dipahami bahwa anak dikatakan thifl karena dia masih kecil karenanya 

membutuhkan pendampingan serius dari orang tuanya berupa parenting (pengasuhan). Menurut 

Mustaqim anak dengan term thifl  mengandung tiga konteks (Mustaqim, 2015):  

a. Anak yang baru lahir (anak bayi) 

Sebagaimana dijelaskan dalam surat  al-Hajj: 5: 

ۡفيِۡۡ... حَامِۡٱوَنقُِرُّ رَ  ۡۡىَٰٓۡمَاۡنَشَاءُٓۡإِلَۡۡلۡ  ه كُم  لغُوُٓاْۡأشَُدَّ ۡلِتبَ  ۡثمَُّ لّٗٗ ۡطِف  رِجُكُم  ىۡثمَُّۡنخُ  سَم ّٗ  أجََلٖۡمُّ
...dan Kami tetapkan dalam rahim, apa yang Kami kehendaki sampai waktu yang sudah 

ditentukan, kemudian Kami keluarkan kamu sebagai bayi, kemudian (dengan berangsur-

angsur) kamu sampailah kepada kedewasaan, ... (QS. al-Hajj: 5) 

Dari ayat di atas menggambarkan sebuah pesan bahwa orang tua memiliki kewajiban 

untuk menumbuh kembangkan potensi yang dimiliki anak sampai dia tumbuh menjadi 

dewasa. Agar anak tumbuh kembang dengan baik sudah barang tentu membutuhkan 

pengasuhan (parenting) dengan baik terutama kasih sayang. Oleh sebabnya anak yang berada 

dalam kandungan berada di dalam rahim ibunya. Haka rahim ini merupakan term al Arhȃm 

(rahim ibu) di mana di tempat ini janin mendapatkan perlindungan. Term arhȃm sendiri 

memiliki kata dasar rahm yang berarti kasih sayang. 

b. Anak yang belum mencapai dewasa 

Sebagaimana dalam Al-Qur’an  surat an-Nȗr: 59: 

لُۡٱبلََغَۡۡۡۡوَإِذَا فََٰ طَ  حُلمَُۡٱمِنكُمُۡۡۡۡلۡ  تَۡۡۡل  يَس  فَل 
كَمَاۡۡۡ ۡ  تَۡٱذِنوُاْۡ لِكَۡيبُيَ نُِۡۡۡۡلَّذِينَۡٱۡۡذنََۡۡ ۡ س  ۡكَذََٰ لِهِم ه ُۡٱمِنۡقَب  تِهِۡۡۡللَّ ۡءَايََٰ ۡۡۦ ۡلَكمُ 

ُۡٱوَۡ   ٥٩عَلِيمٌۡحَكِيمٞۡۡللَّ
Dan apabila anak-anakmu telah sampai umur balig, maka hendaklah mereka meminta izin, 

seperti orang-orang yang sebelum mereka meminta izin. Demikianlah Allah SWT 

menjelaskan ayat-ayat-Nya. Dan Allah SWT Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana (An-

Nȗr: 59) 

Pada ayat ini dijelaskan tata krama yang perlu diajarkan orang tua kepada anak. Seorang 

anak ketika hendak masuk ke kamar orang tua hendaknya diajari untuk meminta izin terlebih 

dahulu. Karena ketika anak tidak diajari meminta izin dengan mengucapkan salam atau ketuk 

pintu ketika hendak masuk kamar orang tuanya boleh jadi dia akan menyelonong begitu saja 

masuk di kamar orang tua. Menjadi perihal negatif ketika kemudian anak menjumpai orang 

tuanya sedang dalam kondisi terbuka auratnya. Dengan diajari tata krama anak akan lebih 

santun dan orang tua tidak terkejut dan dapat menyesuaikan keadaan ketika anak masuk ke 

kamarnya.  

c. Anak yang masuk fase perkembangan awal  

Kriteria ini merupakan anak yang belum mengenal lawan jenis, dalam artian dia belum 

memiliki ketertarikan terhadap lawan jenis. Karenanya dalam fase ini anak seorang anak laki-

laki diperbolehkan melihat aurat perempuan bukan  mahramnya, sebagamana terlihat dalam 

Q.S. an-Nȗr: 31. 

6. Term Shabiyy 

Ibnu Faris mendefinisikan kata shabiyy sebagai anak yang masih kecil (Ibn Faris, 2001: 

562). Term ini hanya terulang 2 kali di dalam Al-Qur’an (Abdul Bȃqi,2001:493).  Pertama 

terkait perintah Allah SWT kepada Nabi Yahya untuk mempelajari kitab Taurat (Surat 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 102 

Maryam/19:12), ke dua ketika Nabi Isa a.s. dapat berbicara di waktu masih bayi (Surat 

Maryam/19:29). Terkait ayat yang pertama, berkaitan dengan perintah Allah SWT kepada 

Nabi Yahya untuk mempelajari, mengamalkan isi dan mengajarkan kitab Taurat kepada 

kaumnya. Allah SWT telah memberikan hikmah kepada Yahya semenjak ia masih kecil 

(sebelum mencapai usia baligh) (al Shabuni, 1981). 

Sementara pada ayat ke dua term shabiyy sebagaimana dijelaskan al- Razi menunjuk 

pada Nabi Isa a.s. yang masih bayi ketika diperintah oleh ibundanya untuk berbicara perihal 

tuduhan ibundanya Maryam yang hamil tanpa memiliki suami.  Ketika itu Isa masih dalam 

ayunan ibunya, diperintah untuk berbicara seraya bergegas mengatakan bahwa saya (Isa) 

adalah hamba Allah SWT di ciptakan tanpa ayah (al-Razi, 2000). 

7. Term Ghulȃm  

Term ghulȃm  di dalam Al-Qur’an  di sebut sebanyak 13 kali dengan berbagai 

bentuknya (Abdul Bȃqi, 2001:616). Setidaknya ada dua bentuk penggunaan ghulȃm  dalam 

menyebutkan anak. Pertama untuk menyebut anak kecil yang masih bayi, seperti perkataan 

Zakariya yang tidak yakin akan memiliki anak karena usia dirinya yang tua dan istrinya yang 

mandul (Surat Maryam/19:8). Terkait dengan kisah ini diulang juga dalam surat Ali 

Imrȃn/3:40 seakan sesuatu yang mustahil apabila dia dapat dikaruniai anak di saat usianya 

yang terlampau tua dan istrinya mandul. Keraguan ini mendapatkan jawaban dari Allah SWT 

bahwa tidak ada yang mustahil jika Allah SWT sudah menghendaki.  Kedua, term 

ghulȃm  digunakan untuk menunjukkan makna anak muda sebagaimana tersirat dalam surat 

Yusuf: 19. Dalam ayat ini mengindikasikan penggunaan kata ghulȃm  menunjuk pada anak 

muda yang sudah mencapai puberitas, di mana memiliki dorongan ketertarikan terhadap 

lawan jenis.  

Sebagaimana dikemukakan Asfahani dalam Mu’jȃm Mufradȃt li Alfȃdz Al-Qur’an  kata 

ghulȃm merupakan jamak dari ghilmah atau ghilmȃn. Kata ini  digunakan untuk menunjuk 

makna anak muda yang sudah beranjak dewasa di mana pada usianya sudah didominasi nafsu 

ketertarikan terhadap lawan jenis (al Asfahani, 2010: 274). Anak yang masuk usia puber 

biasanya nafsunya sedang membara karenanya ia butuh mendapatkan perhatian sekaligus 

kasih sayang dari orang tuanya. Perlunya orang tua menjalin komunikasi terbuka dengan anak 

agar dia mendapatka solusi dari persoalan yang dihadapinya di dalam keluarga dan tidak 

membahayakan orang lain.  

8. Term Arhȃm 

Term arhȃm memiliki hubungan makna dengan term  ra-hi-ma yang berarti rahim 

wanita atau kandungan wanita. Term ini juga digunakan untuk menunjukkan hubungan 

kekerabatan karena berasal dari satu rahim (al Asfahani, 2010: 145). Pada dasarnya term ini 

tidak menunjukkan makna anak secara langsung, akan tetapi dari isyarat yang ditunjukkan 

oleh ayat surat Luqmȃn: 34 ungkapan al arhȃm pada ayat tersebut mengandung pengertian 

sebagain apa yang ada dalam kandungan. Tidak lain kandungan adalah tempat keberadaan 

seorang bayi yang belum lahir. Dari isyarat ini tidak salah jikalau term al-arhȃm memiliki 

relevansi dengan penyebutan anak dalam Al-Qur’an. Terlebih kaitannya dengan persoalan 

parenting, di mana parenting berlangsung tidak hanya setelah anak lahir tetapi semenjak anak 

berkembang di dalam rahim ibunya sejak itu pula parenting terhadap anak dimulai.  

9. Term Dzurriyyah  

Term Dzurriyyah dalam Al-Qur’an  disebut 32 kali (Abdul Bȃqi, 2001). Kata ini 

memiliki kata dasar dzarra yang berarti lembut dan menyebar. Al-Qur’an  menggunakan term  

Dzurriyyah dalam menyinggung anak karena berkaitan dengan anak cucu dan keturunan (Ibn 

Faris,2001: 362). Anak cucu adalah keturunan yang jumlahnya banyak sehingga tidak 

dipungkiri mereka sudah menyebar luas. Ini menjadi preseden di mana anak cucu yang baik-

baik adalah kebanggaan orang tua karena mereka pasti akan berbuat lemah lembut kepada 

orang tua mereka yang sudah tidak muda lagi.  



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 103 

Penggunaan kata dzurriyyah dalam Al-Qur’an  sebagian mengandung makna negatif 

seperti dzurriyyatan dhi'ȃfan (keturunan yang lemah) sebagaimana disebutkan dalam surat 

an-Nisȃ’/4:9 

شَۡ يخَ  ۡۡۡۡلَّذِينَۡٱۡۡوَل  يتََّقوُاْ ۡفَل  هِم  فاًۡخَافوُاْۡعَلَي  ۡضِعََٰ يَّةّٗ ۡذرُ ِ فِهِم  ۡخَل  ۡترََكُواْۡمِن  َۡٱلوَ  ۡسَدِيدًاۡۡۡۡللَّ لَّٗ يقَوُلوُاْۡقوَ  وَل 
٩  

Dan hendaklah takut kepada Allah SWT orang-orang yang seandainya meninggalkan 

dibelakang mereka anak-anak yang lemah, yang mereka khawatir terhadap (kesejahteraan) 

mereka. Oleh sebab itu hendaklah mereka bertakwa kepada Allah SWT dan hendaklah mereka 

mengucapkan perkataan yang benar (an- Nisȃ’/4:9). 

Dalam ayat ini menegaskan perlunya kesungguhan orang tua dalam membina keluarga 

terutama anak keturunan agar menjadi generasi unggul dalam segala aspeknya. Di sisi yang 

lain, term dzurriyyah digunakan untuk konotasi yang positif, seperti halnya doa yang 

dipanjatkan oleh Nabi Zakariya ketika memohon untuk dikaruniai keturunan kepada Allah 

SWT (Ali-Imrȃn: 38). Begitu juga doa yang dipanjatkan oleh Nabi Ibrahim untuk dikaruniai 

anak keturunan yang shaleh dan patuh menjalankan perintah Allah SWT (al-Baqarah:128). 

Kedua ayat ini memberikan isyarat bahwasanya mencetak generasi unggul yang sholeh dan 

berkualitas dibutuhkan doa orang tua di samping upaya sungguh-sungguh dalam 

mendidiknya. Allah SWT akan mempertemukan anak keturunan yang baik-baik dengan orang 

tua mereka kelak di hari akhir karena kebaikan yang mereka tanamkan turun temurun (at-

Thȗr: 21). 

10. Term Hafadah 

Term hafadhah memiliki bentuk tunggal hȃfidh yang digunakan untuk menunjukkan 

makna cucu, baik kaitannya ada hubungan kekerabatan atau dari jalur lain. Kata ini memiliki 

derivasi dari term ha-fa-da yang bermakna orang yang berjasa memberikan pelayanan 

(berhidmat) baik terhadap saudara dekat maupun orang lain (al Asfahȃni, 2010). Dari kata ini 

dapat dipahami bahwa cucu selayaknya dapat berkhidmat dan melayani kepada orang tuanya 

secara tulus. Karena sebab orang tua lah ia lahir ke dunia dan atas kasih sayang dan 

keikhlasannya mendidik dan membesarkannya dengan penuh susah payah tanpa perhitungan. 

Terkait term hafadah Al-Qur’an  menyebutkan hanya satu kali (Bȃqi, 2001). Sebgaimana 

terdapat di dalam surat an-Nahl: 72 

ُۡٱوَۡ نَۡۡۡۡللَّ ۡوَرَزَقَكُمۡم ِ بَنيِنَۡوَحَفَدَةّٗ جِكُمۡ وََٰ ۡأزَ  ن  اۡوَجَعَلَۡلَكُمۡم ِ جّٗ وََٰ ۡأزَ  ۡأنَفسُِكُم  ن  تِهۡٱجَعَلَۡلكَُمۡم ِ ۡۡلطَّي ِبََٰ
طِلِۡٱأفََبِۡ بََٰ مَتِۡۡل  مِنوُنَۡوَبِنعِ  ِۡٱيؤُ  فرُُونَۡۡللَّ ۡيَك    ٧٢همُ 

Allah SWT menjadikan bagi kamu isteri-isteri dari jenis kamu sendiri dan menjadikan bagimu 

dari isteri-isteri kamu itu, anak-anak dan cucu-cucu, dan memberimu rezeki dari yang baik-

baik. Maka mengapakah mereka beriman kepada yang bathil dan mengingkari nikmat Allah 

SWT? (an-Nahl:72) 

Allah SWT beberapa kali mengulang perintah anak untuk senantiasa berbuat baik 

kepada orang tuanya seperti tercantum dalam  surat al-An’ȃm: 151, al-Isrȃ’: 23, Luqmȃn: 14, 

al-‘Ankabut: 8, al-Ahqȃf: 15. Adanya pengulangan term yang sama dalam Al-Qur’an  

sebagaimana dalam kaidah penafsiran hal ini menunjukkan adanya urgensi pada persoalan 

yang diulang tersebut. Artinya adanya perhatian Allah SWT terkait konteks pengulangannya. 

Terlebih substansi pengulangan memiliki kesamaan dalam pesan yang ingin disampaikan. Hal 

ini menunjukkan adanya ta'kȋd (penguatan) bahwa pesan tersebut bernilai sangat penting. 

Betapa pentingnya perihal kebaktian anak terhadap orang tuanya, Al-Qur’an  memberikan 

wasiat melalui kisah Lukman  sebagaimana tertuang dalam ayat 14-15; 

ناَ ي  نَۡٱۡۡوَوَصَّ نسََٰ ِ هُۡۡلۡ  هُۡأمُُّ هِۡحَمَلَت  لِدَي  لهُُۡۡۡۥبِوََٰ نٖۡوَفِصََٰ ۡوَه  ناًۡعَلىََٰ نِۡأنَِۡۡۥوَه  كُرۡ ٱفيِۡعَامَي  كَۡۡۡش  لِدَي  لِيۡوَلِوََٰ
ۡۡ مَصِيرُۡٱإِليََّ سَۡلكََۡبِهِۡۡۡوَإنِ ١٤ۡۡل  رِكَۡبيِۡمَاۡلَي  ۡأنَۡتشُ  ٓ هَدَاكَۡعَلىََٰ هُمَاۡۡۡۦجََٰ هُمَاهۡوَصَاحِب  مٞۡفلََٗۡتطُِع  عِل 
ياَٱفيِۡ ن  اهۡوَۡۡلدُّ رُوفّٗ مَلوُنَۡۡتَّبِعۡ ٱمَع  ۡتعَ  ۡفأَنَُب ئِكُُمۡبِمَاۡكُنتمُ  جِعكُُم  ۡمَر  ۡإِليََّ ۡثمَُّ ۡأنَاَبَۡإِليََّه   ١٥سَبِيلَۡمَن 

Artinya; Dan Kami perintahkan kepada manusia (berbuat baik) kepada dua orang ibu-

bapaknya; ibunya telah mengandungnya dalam keadaan lemah yang bertambah-tambah, dan 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 104 

menyapihnya dalam dua tahun. Bersyukurlah kepada-Ku dan kepada dua orang ibu 

bapakmu, hanya kepada-Kulah kembalimu. Dan jika keduanya memaksamu untuk 

mempersekutukan dengan Aku sesuatu yang tidak ada pengetahuanmu tentang itu, maka 

janganlah kamu mengikuti keduanya, dan pergaulilah keduanya di dunia dengan baik, dan 

ikutilah jalan orang yang kembali kepada-Ku, kemudian hanya kepada-Kulah kembalimu, 

maka Kuberitakan kepadamu apa yang telah kamu kerjakan (Luqmȃn: 14-15).  

Dari uraian di atas dapat dipahami bahwa ungkapan al-Qur’an dalam menyebutkan anak 

memiliki penekanan berbeda-beda sesuai term yang dgunakan. Anak disebut dengan ibn/bint 

berbeda penekanan makna jika disebut dengan walad. Begitu juga anak disebut dengan term 

thifl memiliki penekanan makna yang berbeda dengan shabiy, ghulȃm, dan term-term yang 

lain.  berikut distingsi penyebutan anak dari beragam  term anak yang digunakan  Al-Qur’an: 

Tabel 1: Distingsi term-term yang memiliki konotasi makna  anak  dalam Al-Qur’an 

Term Frekuensi Distingsi Makna 

Ibn dan  Bint 161 dan 19 
Digunakan dalam rangka menunjukkan eksistensi 

anak sebagai keturunan yang bersifat umum 

Bunayy 7 

Panggilan kepada anak yang ditunjukkan orang tua 

karena adanya hubungan kedekatan dan kasih 

sayang. 

Walad 65 

Anak yang dilahirkan oleh orang tuanya secara 

khusus  menggambarkan adanya ikatan nasab 

seorang anak terhadap orang tuanya. 

Thifl 4 

Anak masih kecil karenanya membutuhkan 

pendampingan serius dari orang tuanya berupa 

parenting (pengasuhan) 

Dzurriyyah 32 

Anak keturunan yang menjadi harapan sehingga 

perlunya kesungguhan orang tua dalam membina 

anak keturunan agar menjadi generasi unggul. 

Hafadah 1 
Cucu, baik kaitannya ada hubungan kekerabatan atau 

dari jalur lain 

Shabiyy 2 Anak kecil yang memiliki potensi 

Ghulȃm 13 

Anak muda yang sudah beranjak dewasa di mana 

pada usianya sudah didominasi nafsu ketertarikan 

terhadap lawan jenis 

Arhȃm 1 
Hubungan kekerabatan karena berasal dari satu 

rahim 

 

Dari uraian tabel di atas dapat diketahui bahwa setiap term anak dalam Al- Qur’an 

memiliki tendensi makna yang beragam. Penyebutan anak dengan term yang berbeda 

menunjukkan konteks bahasan dan makna yang berbeda. Penyebutan anak menggunakan term 

thifl, shabiyy, dan ghulȃm cenderung menyinggung anak dalam aspek fisik yang menjadi 

bagian dari aspek biologis. Begitu juga term walad dan ibn serta bint yang juga lebih banyak 

menyinggung aspek biologis secara lebih umum dari ke tiga term tersebut. Term walad dan 

arhȃm, mencangkup berbagai aspek biologis  baik terkait individu anak maupun aspek 

hubungan darah dengan orang lain.   Adapun term dzurriyyah, ibn, bint, dan hafadah  

cenderung menyinggung aspek hubungan anak dengan lingkugan sosialnya. Sementara term 

bunayy memiliki kecenderungan pada penyebutan anak pada aspek psikologis, di mana term 

ini sering digunakan dalam ungkapan yang bermuatan kasih sayang dan belaian terhadap 

anak.  

Penyebutan anak dalam al Qur’an dan Implikasinya bagi  relasi parenting 

1. Relasi Parenting Pra Kelahiran Anak  

a. Fase Persiapan Kehamilan 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 105 

Berita yang paling dinantikan dan membawa kegembiraan bagi pasangan suami istri 

yang baru menikah adalah kabar bahwa di dalam rahim istri mengandung janin buah hati 

mereka. (Thalib & Hasballah, 2012). Dalam tradisi yang sudah lazim di kalangan orang 

muslim, berita keberadaan janin dalam kandungan sebagai bentuk rasa syukur adalah 

mengadakan doa  dengan mengundang sanak saudara, tetangga dan bersedekah untuk mereka. 

Berdoa untuk keselamatan bagi bayi dan ibu yang mengandungnya sangatlah penting karena 

masa kehamilan adalah masa yang sangat berat untuk dijalani. Dalam firman Allah SWT surat 

al A’raf/7:189 disebutkan; 

لًٗۡخَفِۡۡۡلَّذِيٱهُوَۡۡ ۡحَم  هَاۡحَمَلتَ  اۡتغََشَّىَٰ فَۡلَمَّ هَاه إِۡلَي  كُنَ لِۡيَس  جَهَا هَاۡزَو  حِدَةٖۡوَجَعَلَۡمِن  سٖۡوََٰ نۡنَّف  اۡۡخَلقََكُمۡم ِ يفّٗ
ۡبِهِۡ ت  قلَتَۡدَّعَوَاۡۡۦهفَمَرَّ آۡأثَ  َۡٱفَلَمَّ ۡمِنَۡۡللَّ اۡلَّنكَُوننََّ لِحّٗ تنَاَۡصََٰ ۡءَاتيَ  كِرِينَۡٱۡرَبَّهُمَاۡلَئنِ    ١٨٩ۡلشََّٰ

Dialah Yang menciptakan kamu dari diri yang satu dan dari padanya Dia menciptakan 

isterinya, agar dia merasa senang kepadanya. Maka setelah dicampurinya, isterinya itu 

mengandung kandungan yang ringan, dan teruslah dia merasa ringan (beberapa waktu). 

Kemudian tatkala dia merasa berat, keduanya (suami-isteri) bermohon kepada Allah, 

Tuhannya seraya berkata: "Sesungguhnya jika Engkau memberi kami anak yang saleh, 

tentulah kami termasuk orang-orang yang bersyukur" (QS.al A’raf:189). 

Melalui ayat ini Allah SWT memaparkan buah dari perkawinan antara laki-laki dan 

perempuan berupa karunia seorang anak di anatara mereka. Karunia ini ditandai dengan 

hamilnya istri, keadaan ini pada awalnya terasa ringan ada awal kehamilan akan tetapi seiring 

berkembangnya janin dalam kandungan hal ini  menjadi beban yang berat untuk dijalani 

seorang istri. Demikian ini disebabkan semaik besarnya janin yang d kandungnya sehingga 

menghambat berbagai aktifitas dan tentunya beban yang harus dirasakan sepanjang 

kehamilan. Pada masa ini orang tua dianjurkan untuk banyak berdoa sebagaimana Adam dan 

Hawa’ berdoa untuk keselamatan dan harapan atas anak yang dikandungnya (Zuhaili, 2009). 

Tidak jarang pasangan suami istri yang baru pertama kali  memdapatkan karunia berupa 

anak di dalam kandungan istri mereka merasa bingung. Kekhuatiran menghampiri mereka 

terutama terkait cara merawat janin dan terlebih ketika anak sudah lahir (Thalib & Hasballah, 

2012: 80). Dalam sebuah hadits yang cukup populer dikatakan: 

 اطُْلبُوُاۡاْلعِلْمَۡمِنَۡاۡلْمَهْدِۡإِلىَۡالَّلحْدِۡۡ
Hadits di atas menurut Abdul Waham Azam merupakan hadits yang diriwayatkan 

secara makna (Azam, 2022). Selama ini redaksi mahd diterjemahkan sebagai ayunan. 

Berdasarkan pemahaman ini orang tua menganggap pendidikan anak di mulai sejak anak lahir 

yaitu semasa mereka sejak dalam timangan.  Pada dasarnya kata al mahd dalam hadits tersebut 

tidak harus dimaknai dengan ayunan. Rahim ibu dapat juga di maknai sebagai mahd karena 

rahim merupakan ayunan paling pertama di mana janin berada di dalamnya. Selama sembilan 

bulan janin tinggal di dalam ayunan rahim ibu dan menetap di dalamnya (Thalib & Hasballah, 

2012).  Sejak saat itu pasangan suami istri memainkan peranannya untuk belajar dalam 

mendidik anak. Pada umumnya orng tua mendambakan anak shaleh yang menjadi tumpuan 

cita-citanya. Sehingga orang tua menaruh harapan besar ketika anak tumbuh dewasa dapat 

membahagiakan orang tuanya karena terealisasinya harapan-harapan orang tua yang 

digantungkan pada anak. Seperti digambarkan al-Qur’an surat Ali-Imran:35 tentang keluarga 

Imran yang sangat mendambakan kehadiran anak yang shaleh.  

Ayat 35 surat Ali-Imran ini berbicara tentang keinginan kuat istri Imran yang 

menginginkan anak shaleh, sehingga ketika anak masih dalam kandungan ia telah bernadzar 

anaknya kelak dididik untuk mengabdi kepada agama. Ketika Istri Imran mengandun ia 

bernazar kelak jika anaknya lahir akan dijadikan sebagai orang yang mengabdi untuk berbakti 

pada kepentingan agama Allah SWT. Imraah Imran adalah ibu dari Masyam yang merupakan 

ibunda nabi Isa a.s. namanya Hannah bin Faqud. Ia adalah seorang yang tidak memiliki anak 

(mandul) akan tetapi sangat berkeinginan dikaruniai anak, oleh sebab itu dia selalu berdoa 

kepada Allah SWT untuk dikarunia anak, Allah SWT kemudian mengabulkan doa imraah 

Imran sehingga ia mengandung anak. Kebahagiaannya ini disambut dengan rasa syukur 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 106 

sehingga dirinya bernadzar jika anaknya lahir akan didedikasikan untuk khidmah kepada 

Baitul Maqdis (Zuhaili, 2009).  Di masa itu mereka yang memiliki peranan dalam hal dakwah 

agama ini adalah laki-laki, akan tetapi ternyata setelah anak yang dikandungnya lahir adalah 

perempuan. Meski demikian perempuan yang lahir yaitu Maryam tetap dapat mejadi orang 

shaleh dan mengabdikan diri untuk beribadah kepada Allah SWT (Zuhaili, 2009).  

Dari uraian ini dapat disimpulkan bahwa pentingnya tekad dan niat yang baik dan tidak 

pernah putus asa dalam berdoa. Imraah Imran telah lama menikah tetapi belum dikaruniai 

anak, demikian tidak menjadikannya putus asa untuk terus menata niat dan memanjatkan doa 

kepada Allah SWT. keikhlasan dan kesungguhannya mendapatkan jawaban dari Allah SWT 

sehingga dirinya yang mandul dapat mengandung seorang anak. Selama Imra’ah Imran 

mengandung tidak hentinya ia selalu berdoa agar anak yang dilakirkan menjadi anak shaleh 

dan berbakti untuk kepentingan agama Allah SWT meski anak yang lahir adalah perempuan 

yang pada era itu umumnya yang mengabdikan diri untuk kepentingan agama di Baitul 

Maqdis adalah laki-laki akan tetapi putri Imraah Imran tetap dapat mengabdi untuk agama.  

demikian menjadi pembelajaran bahwa pengabdian tergadap agama dan ummat bisa 

dilakukan oleh siapa saja baik laki-laki maupun perempuan.  

b. Fase perawatan janin dalam kandungan 

Al-Qur’an telah menjelaskan proses relasi anak dan orang tua  sejak anak masih berupa 

janin dalam  kandungan (Muhajir, 2015). Al-Qur’an menyebutkan tahapan-tahapan 

perkembangan anak dalam kandungan sebagaimana diisyaratkan dengan term arhȃm  dalam  

surat al-mu’minȗn:12-14. Term arhȃm memiliki hubungan makna denga term  rahȋma yang 

berarti rahim wanita atau kandungan wanita. Term ini juga digunaan untuk menunjukkan 

hubungan kekerabatan karena berasal dari satu rahim (Asfahani, 2010). Begitu pula dengan 

term al-ajinnah sebagaimana disinggung dalam surat An-Najm:32. Al-ajinnah adalah bentuk 

jamak dari janȋn yang artinya bayi yang masih berada di kandungan ibunya (Zuhaili, 2009). 

Dalam menguraikan tafsiran ayat ini Zuhaili menegaskan bahwa hakikat yang menciptakan 

janin dalam kandungan adalah Allah SWT. Seorang ibu memberikan perawatan dan 

penjagaan janin yang dikansungnya sehingga tumbuh kembang dari fase ke fase yang berbeda 

(Zuhaili, 2009). Dari uraian ini dapat dipahami bahwa  Islam mengajarkan supaya anak yang 

masih dalam kandungan senantiasa mendapat perhatian secara maksimah sampai ia lahir. 

Selain disinggung  keadaan janin dalam kandugan, Al-Qur’an juga menyinggung 

kondisi seorang ibu yang mengandung janin. Relasi antara seorang ibu dan janin yang 

dikandungnya saling terpaut, di mana ketika janin bertambah usia dalam kandungan, beban 

yang dirasakan seorang ibu juga bertambah berat (Al-Ahqȃf:15). Dalam surat Luqmȃn:14 

digambarkan keadaan seorang ibu yang sedang mengandung janin di dalam kandungannya. 

Perihal yang dirasakan seorang ibu yaitu bertambahnya beban dalam tubuhnya, ketika janin 

semakin lama semakin berkembang menjadi lebih besar. Hal ini menambah rasa berat dan 

lemah, belum masa persalinan yang menjadi tantangan yang tidak mudah dan harus dilalui. 

Orang yang sedang mengandung harus tegar  dengan beban yang ditanggung baik secara fisik 

maupun psikis dan terus menjaga janinnya agar lahir dengan selamat. Pengorbanan yang 

begitu besar sebagai upaya perlindungan kepada anak ini adalah perjuangan besar. Karenanya  

sebagaimana dikatakan Zuhaili bahwa siapapun wajib berbakti kepada orang tuanya dan 

memenuhi  haknya terutama ibu. Hal ini erat kaitannya dengan proses mengandung  yang  

butuh perjuangan besar dalam merawatnya sampai kemudian pasca lahir beban pengasuhan 

juga erat kaitannya dengan peranan ibu (Zuhaili, 2009).  

Pengorbanan seorang orang tua khususnya seorang ibu dalam merawat bayi dalam 

kandungan tidak selesai sampai bayi lahir, masa dua tahun setelanya juga masa yang cukup 

berat untuk dilewati. Usia bayi adalah usia yang membutuhkan perhatian besar, terutama 

perhatian seorang ibu, karena hal ini berkaitan dengan masa menyusui yang juga sangat 

berguna bagi tumbuh kembang anak. Masa-masa berat dari mengandung, melahirkan, dan 

masa menuyui juga disinggung dalam Al-Qur’an dengan  term kurhan (susah payah)  

sebagaimana disinggung dalam surat al-Ahqȃf: 15. Zuhaili  menjelaskan terkait redaksi 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 107 

hamalathu ummuhȗ kurhan dalam surat al-Ahqȃf memberkan gambaran mengandung  bagi 

seorang ibu adalah menjalankan perjuanga dan pengorbanan yang besar (Zuhaili, 2009).  Oleh 

sebab itu  dalam ayat ini disinggung wasiat untuk  seorang anak untuk senantiasa berbuat baik 

kepada orang tua dengan sebaik-baiknya. Pentingnya kebaktian anak kepada orang tua tidak 

lain karena perjuangannya memberikan perlindungan dan pengasuhan sehingga lahir dengan 

selamat dan tumbuh kembang menjadi dewasa. Zuhaili menjelaskan betapa besarnya hak 

orang tua atas anak, karenanya Allah memerintahkan seseorang untuk tidak 

menyekutukannya lalu diikuti perintah berbuat baik kepada orang tua (Zuhaili, 2009). 

Dari penjelasan ini memberikan pengertian bahwa upaya menjaga dan merawat janin 

dalam kandungan selain memperhatikan perkembangan janin  juga memastikan kesehatan 

seorang ibu yang mengandung baik fisik maupun psikis. Di mana relasi antara anak dalam 

kandungan dan ibu yang mengandung sangat erat dan saling berpengaruh. Pada dasarnya 

relasi  ini adalah tahap di mana pendidikan dan pengasuhan bermula. Sebagaimana dikatakan  

Muhajir dengan mengutip pendapat Imam Barnadib  bahwa pendidikan pra natal (sebelum 

lahir) dapat diklasifikasikan menjadi dua, yaitu pendidikan fisik dan psikis. Perhatian terhadap 

fisik adalah dengan memelihara kesehatan ibu yang mengadung agar anak yang dikandungnya 

tetap sehat. Sementara merawat perkembangan psikis dengan menjaga seorang ibu agar tidak 

memikirkan persoalan yang berat agar senantiasa memilirkan hal yang ringan saja.  Karena 

emosi seorang ibu yang mengandung akan berpengaruh pada janin. Muhajir juga mengutip 

pernyataan Ashley Montaqu yang menyatakan bahwa perubahan emosi seorang ibu  dapat 

menyebabkan janin yang dikandungnya menerima zat kimiawi tertentu secara berlebihan 

yang menjadikan penyebab gangguan pada janin (Muhajir, 2015). 

Tabel 2: Relasi parenting pra kelahiran dalam Al-Qur’an 

 
2. Relasi Parenting  Pasca  Kelahiran Anak  

a. Relasi Parenting di Masa  Kanak-Kanak 

Masa kanak-kanak merupakan periode yang sangat menentukan bagi arah tumbuh 

kembangnya anak. Masa  di mana seorang anak berlajar menjadi pribadi yang mandiri dan 

menentukan jati dirinya sendiri yang ia cita-citakan (Thaha, 1992). Masa belajar anak ini 

tentunya di mulai dari relasi yang di bangun orang tua kepadanya sebagai lingkungan pertama 

yang dikenal oleh anak. Orang yang paling dekat dengan anak adalah orang tua kandung 

mereka. 

Relasi yang paling kuat untuk membangun hubungan antara anak dan orang tua adalah 

relasi ibu kandung dengan anaknya. Kedekatan antara anak dan ibu kandung telah terbentuk 

sejak anak masi dalam kandunga. Relasi kuat antara anak dan ibu kandung sebagaimana 

disinggung dalam Al-Qur’an surat Thȃha:40. Dalam ayat ini menggambarkan bagaimana bayi 

Musa a.s yang ditemukan oleh istri Fir’aun kemudian berniat untuk mengasuhnya. Musa a.s 

yang masih bayi membutuhkan ASI, sehingga keluarga Fir’aun mencari perempuan untuk 

dipekerjakan menyusui Musa a.s. Beberapa ibu susuan dihadirkan akan tetapi Musa a.s yang 

masih bayi  tidak mau menyusu kepadanya. Hal ini berbeda ketika yang dihadirkan adalah 

ternyata ibu kandungnya tanpa diketahui oleh keluarga Fir’aun, seketia Musa a.s mau untuk 

menyusu kepadanya (Zuhaili, 2009).   

Ibu kandung adalah lingkungan pertama yang dikenal oleh anak, Muhajir mengatakan  

secara kodrati hal ini mengantarkan orang tua memiliki tanggung jawab adalam mendidik 

anak-anaknya. Orang tua mendidik anaknya tanpa melihat besar kecilnya bayaran, bahkan 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 108 

orang tua merasa sedih ketika melihat anak-anaknya tidak terdidik. Karenanya dikatakan oleh 

ulama al usratu madrasah al ȗlȃ (keluarga adalah sekolah pertama) bagi anak-anak (Muhajir, 

2015).  Secara naluriah orang tua yang baik mereka akan merasa cemas ketika anaknya 

terabaikan, terebih ketika usia masih kecil membutuhkan banyak belas kasih dari orang 

tuanya. Hal ini yang membuat Ibu Musa a.s ketika terpaksa menghanyutkan Musa a.s yang 

masih bayi hatinya sangat was-was. Dalam surat  al-Qashȃs: 10 digambarkan  kecemasan luar 

biasa ibu Musa a.s ketika Musa a.s  masih bayi dihanyutkan di sungai Nil ternyata ditemukan 

oleh Fir’aun yang sangat kejam dengan pembunuhan bayi laki-laki. Kecemasan Ibu Musa a.s 

sampai menjadikan pikirannya kosong dan melayang-layang memalingkan semua urusannya 

selain memikirkan Musa a.s. (Zuhaili, 2009).   

Rasa cemas yang dialami ibunda Musa a.s itu hilang dan kembali tenang setelah 

mendengar dan mengetahui keberadaan Musa yang diperlakukan baik di sisi keluarga Fir’aun.  

Dijelaskan melalui surat al-Qashȃs:13 bahwa kegundahan dan rasa was-was yang dialami 

ibunda Musa mulai renda setelah memastikan keselamatan bayinya (Musa a.s). kisah ini 

menunjukkan besarnya kasih sayang  orang tua dan pengorbanannya untuk anak. Demikian 

yang   menjadikan kedudukan orang tua sebagai kedudukan yang harus dihormati oleh anak. 

Allah SWT memerintahkan seorang anak untuk mencurahkan kebaktiannya kepada orang 

tuanya terlebih seorang ibu. Surat Maryam:32 menggambarkan bagaimana Allah SWT 

mendudukkan Ibu sebagai orang tua berhak mendapatkan kebaktian anak.  ayat 32 surat 

Maryam ini menegaskan perintah berbakti kepada orang tua (khususnya seorang ibu yang 

melahirkan)  sebagaimana disebutkan ا لِدتَيِ  وَبرَ َّۢ بِوََٰ  (berbuat baik kepada orang tua (ibu). 

Kebakian kepada orang tua memiliki kedudukan satu derajat dibawah setelah bertaqwa 

kepada Allah SWT. Artinya kebaktian kepada orang tua menduduki peringkat yang penting 

dalam Islam sebagai bagian dari menjalankan ketaqwaan kepada Alla SWT. Sebagaimana 

disinggung Zuhaili, Allah SWT sering menyebut perintah untuk taat kepada orang tua setelah 

perintah untuk beribadah kepada-Nya (Zuhaili, 2009). 

Perkembangan anak di masa awal kelahiran sebagai masa pertama yaitu umur 0-2 tahun 

(Hasyim, t.t.). Pada masa ini relasi antara anak dan seorang ibu dibangun cukup intens. Pada 

masa awal kelahiran seorang anak sangat membutuhkan air susu ibu (ASI) sebagai asupan 

gizi baginya sampai usia dua tahun. Batasan dua tahun dalam menyusui anak berlandaskan 

nash Al-Qur’an surat al-Baqarah/2:233. Redaksi awal dari ayat ini menunjukkan perintah 

untuk memberikan ASI (Air Susu Ibu) kepada anak sampai usia  dua tahun. Perintah di sini 

adalah anjuran yang disarankan, karena jangan sampai seorang ibu menderita karena anaknya. 

Seperti halnya jika ibu dipaksa untuk menyusui sementara dirinya tidak ada kehendak 

menyusui.  Begitu juga dengan seorang ayah, kehadiran anak jangan menjadikannya terbebani 

dengan beban di luar batas kemampuannya.  Penyandaran (idhȃfah) term walad kepada ayah 

dan ibu dalam ayat ini memberikan fungsi membangkitkan kasih sayang mereka kepada anak 

(Zuhaili, 2009). 

Seorang ibu yang mau menyusui bayinya adalah keputusan yang lebih baik, karena  di 

samping mebangun kelekatan pada anak juga ASI memiliki kelebihan tersendiri di banding 

dengan asupan gizi lainnya untuk  tumbuh kembang anak. Britton dan rekan-rekannya 

melakukan penelitian untuk menguji hipotesis menyusui dapat meningkatkan kelekatan antara 

ibu dan anak. Hasil penelitainnya menunjukkan bahwa ibu yang menyusui bayinya memiliki 

kelekatan dan sensitivan yang lebih tinggi pada tahun pertama (Britton, 2006) .  Hal ini sesuai 

dengan bahasan sebelumnya bahwa seorang ibu pada umumnya memiliki kelekatan khusus 

dengan anak kandung, dan kelekatan itu dapat dibagung di antaranya dengan menyusui 

bayinya sejak usia dini.  

b. Relasi Parenting Masa Pertumbuhan Menuju Dewasa  

Masa perkembangan anak di fase ke dua yaitu  usia kanak-kanak pasca penyapihan (usia 

2 tahun) sampai menjelang  usia remaja. Para tokoh mengklasifikasikan usia kanak-kanak 

berbeda-beda. Berdasarkan undang-undang No. 23 tahun 2002 tentang perlindungan anak, 

pasal 1 ayat 1, anak adalah seseorang yang belum berusia 18 (delapan belas) tahun, termasuk 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 109 

anak yang masih dalam kandungan. Sedangkan menurut WHO, batasan usia anak antara 0-19 

tahun. Menurut Umar Hasyim masa perkembangan anak di Fase ke dua yaitu pada usia 2-6 

tahun (Hasyim, 1983: 86). Sementara  perkembangan vase ke tiga adalah usia 6-13 tahun atau 

7-13 tahun (Hasyim, 1983: 94). Adapun selebihnya 14-18 atau 19 tahun secara tidak langsung 

adalah fase ke empat dari perkembangan anak. Usia ini dapat di katakan sebagai usia remaja.  

Bahkan jika mengutip pendapat monks  usia 12 tahun anak sudah masuk aktogori usia remaja 

awal, 15-18 remaja pertengahan dan selebihnya sampai usia 21 tahun sebagai akhir dari masa 

remaja (Usop, 2013).  

Terlepas dari berbagai pendapat tentang batasan usia seseorang di anggap masih kanak-

kanak atau dewasa, secara tersurat bahasan ini tidak ada dalam Al-Qur’an, akan tetapi 

aktivitas pendidikan yang perlu diajarkan kepada anak di usia sebagaimana disebutkan di atas  

bisa ditemukan dalam Al-Quran.  Seperti perintah untuk melatih shalat kepada anak–anak,. 

Dalam   surat Luqmȃn/31:17 orang tua perlu melatih anaknya untuk sholat sejak kecil. 

Mengajarkan sholat ini diperintahkan sejak anak di usia 7 tahun sebagaimana disampaikan 

melalui hadits Nabi “Suruhlah anak-anakmu melaksanakan sholat ketika mereka berumur 

tujuh tahun dan pukullah mereka ketika enggan melaksanakannya ketika telah mencapai usia 

10 tahun dan pisahkanlah tempat tidurnya.”(HR. Abu Dawud) (Dawud, t.t.).  Hal ini 

menandakan bahwa sejak usia kanak-kanak orang tua sudah perlu memberikan bimbingan, 

nasehat, sekaligus dapat menjadi panutan dalam praktek kehidupan, baik itu berkaitan dengan 

ibadah maupun dalam hal muamalah. 

Al-Qur’an melalui kisah Luqman al-Hakim menggambarkan pentingnya nasehat dan 

bimbingan orang tua dalam membina anaknya sebagaimana tercermin darikandungan  surat 

Luqmȃn/31:13. Ayat ini merupakan rangkaian dari kisah Luqman sebagai orang tua yang 

senantiasa memberikan bimbingan kepada anaknya. Kisah Luqman diabadaikan dalam Al-

Qur’an sebagai pembelajaran dalam mendidik anak. urgensitas penyebutan anak dalam kisah 

Luqman adalah memperlihatkan sikap Luqman dalam membimbing anaknya. Teladan penting 

yang menjadi pembelajaran dalam membina anak adalah Luqman selalu memberikan nasehat 

kepada anak dengan penuh lemah lembut dan menyentuh hati serta penuh kasih sayang 

(Zuhaili, 2009). 

Selain memberi bimbingan dan nasehat, perihal yang tidak kalah penting dilakukan 

orang tua adalah memberi apresiasi pada anak.  Memberikan apresiasi kebaikan anak 

merupakan proses yang diperlukan dalam pendidikan, terlebih hal ini ketika dilakukan oleh 

orang tua kepada anknya atas kebaikan yang dilakukan anak. Apresiasi ini akan 

menambahkan kelekatan anak terhadap orang tua karena ia mendapatka penghargaan yang 

tentunya menumbuhkan kasih sayang di anatara keduanya. Di sisi lain memberikan apresiasi 

kepada anak menjadikannya lebih percaya diri karena ada yang menguatkan bahwa apa yang 

dilakukannya dihargai. Dalam Al-Qur’an  surat al-Qashȃs: 25-27  mengisahkan syekh  

Madyan dan putrinya yang senantiasa berbakti dapat menjadi cerminan dalam konteks 

apresiasi orang tua pada anaknya.  

Dari uraian surat al-Qashȃs:25-27  adanya apresiasi yang diberikan orang tua kepada 

anak sekaligus kepada orang yang mengabdi kepadanya. Dalam ayat tersebut digambarkan 

Musa a.s sebagai pemuda yang tangguh dan berbudi mulia, sementara anak dari Syekh 

Madyan juga gadis yang mulia ditunjukkan kesediaannya untuk mengabdi pada ayahnya 

meski dalam hal yang sulit untuk dilakukan. Pada ayat di atas apresiasi besar di dambakan 

kebanyakan anak muda adalah dipertenukan dengan pasangan (jodoh) yang baik, terlebih 

yang menawarkan adalah orang tuanya terhadap pasangan yang sesuai dambaan. Demikian 

terlihat dari potongan ayat innȋ urȋdu an unkihuka yang memiliki pengertian dalam konteks 

percakapan ayat ini sebagai  tawaran untuk dinikahkan karena bentuk pemuliaan. Zuhaili 

menjelaskan dari potonga ayat  innȋ urȋdu an unkihuka mengindikasikan kebolehan seorang 

wali (orang tua) menawarkan anak perempuannya kepada laki-laki shaleh yang melamar. Hal 

ini sebagaimana pernah dipraktekkan juga oleh Umar bin Khattab yang menawarkan putrnya 

Khafsah kepada laki-laki shaleh yaitu Abu Bakar dan Utsman. Dalam sudut pandang fikih 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 110 

ayat ini juga menjadi dalil bagi seorang bapak sebagai wali yang bertanggung jawab 

menikahkan anak perempuannya. Sehingga menikahkan anak perempuan merupakan hak 

ayahnya. Akan tetapi dalam andangan madzhab Hanafi, perempuan yang sudah baligh tidak 

seorangpun berhak menikahkannya kecuali perempuan yang bersangkutan meridhainya 

(Zuhaili, 2009). 

Dari rangkaian kisah tersebut memberikan isnpirasi akan pentingnya memberikan 

apresiasi atas kebaikan-kebaikan anak. Syahminan menjelaskan bahwa  orang tua perlu 

mengapresiasi ketika anak berbuat  hal yang positif sehingga ia menegnal bahwa perbuatan 

tersebut jika dilaksanakan menjadikannya  bangga dengan berbuat baik. Begitu juga 

sebaliknya ketika anak berbuat keburukan orang tua perlu menegurnya dengan menunjukkan 

penolakannya terhadap apa yang anak  lakukan. Meski demikian anak perlu mendapatkan 

sentuhan yang lembut dalam setiap situasinya. Ibnu Khaldun berpendapat bahwa anak  yang 

dalam lingkungannya di perlakukan dengan kasar maka ia berpotensi menjadi nakal dan 

pembangkang (Zaini, 1985). Oleh karenanya memberikan apresiasi kepada anak menjadi 

pembelajaran atas nilai-nilai kebaikan. Ketika orang tua memberikan apresiasi kepada anak 

maka hubungan orang tua dan anak menjadi lebih erat, orang tua jugasecara tidak langsung 

mengajarkan empati, kerjasama dan kasih sayang. 

Peranan orang tua dalam mengawal tumbuh kembangnya anak yang beranjak dewasa 

tidak terhenti pada pemberian bimbingan, nasehat, dan apresiasi. Akan tetapi instrumen yang 

terpenting adalah menjadi teladan yang baik bagi anak. Al-Qur’an menyinggung pentingnya 

keteladanan orang tua atau nenek moyang dalam hal kebaikan menjadi panutan bagi 

keturunan mereka, sebagaimana firman Allah SWT surat Yusuf:6. Dari ayat tersebut dapat 

difahami gambaran di mana orang tua dapat menjadi panutan bagi anak keturunannya. Perihal  

yang perlu dicontoh dari orang tua dan nenek moyang adalah tauladan baik dari mereka. 

Sebagai seorang anak patut melestarikan kebaikan itu, dan bagi orang tua sepatutnya 

mengenalkan dan mengajarkan kepada anak tentang kebaikan agar mereka menjadikan orang 

tua sebagai idola dalam hal yang positif.  karenanya dalam suratYusuf ayat 6 di atas keluarga 

dari Nabi  Ya’qub orang tua Nabi Yusuf disebut sebagai al Ȃli Ya’qȗb. Zuhaili memaparkan 

bahwa kata al ȃli  menunjukkan kekhususan karena adanya kemuliaan dan kehormatan. 

Sebagaimana diketahui keturunan Nabi Ya’qub  memiliki keistimewaan sebagaimana bani 

Isra’il (Zuhaili, 2009). 

Panutan dari orang tua yang paling utama adalah panutan dalam berakidah yang benar. 

Ketaatan kepada Allah SWT adalah panutan yang menjadi prinsip pegangan dalam hidup bagi 

anak keturunan. Dalam surat Yusuf/12:38 disinggung bagaimana orang tua hendaknya dapat 

menjadi panutan baik bagi anak keturunannya, terutama dalam hal ketaatan kepada Allah 

SWT sebagai prinsip yang harus dipegang dalam hidup. Sebagamana dikatakan oleh Nabi 

Yusuf secara tegas kepada kaum kafir bahwa agama yang dianutnya adalah agama dari ayah 

dan nenek moyangnya yaitu agama yang mengajak kepada ketauhidan kepada Allah SWT 

(Zuhaili, 2009). 

Dari uraian ini tampa bahwa orang tua yang baik adalah mereka yang dapat menjadi 

figur panutan bagi anak keturunannya dalam hal kebaikan. Tidak diragukan lagi bahwa anak 

bentuk lain dari orang tua, sehingga tidak jarang banyak hal yang serupa dari apa yang ada 

pada anak cerminan dari orang tua. Mengutip pernyataan Ghozali bahwa pada dasarnya anak 

akan berbuat sesuatu sesuai ihwal yang melekat pada dirinya tanpa disadari. Jika yang melekat 

itu adalah memori yang baik maka akan muncul darinya perbuatan yang baik, akan tetapi jika 

sebaliknya jika yang melekat dalam bawah sadar anak adalah hal-hal yang buruk maka akan 

timbul darinya perbuatan buruk.  Oleh karenanya jika anak sejak kecil sudah dibiasakan 

kebaikan maka yang timbul darinya adalah akhlak mulia, akan tetapi jika sejak kecil anak 

dibiarkan dengan ha-hal yang buruk tanpa pengarahan dari orang tua maka ia akan terbiasa 

dengan hal-hal buruk dan menjadi karakter baginya.1 Inilah mengapa pentingnya lingkungan 

keluarga terutama orang tua dapat menjadi panutan baik bagi anak-anaknya. 
 

 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 111 

 

 

 

PENUTUP 

Dari analisis yang dilakukan, ditemukan perbedaan makna yang signifikan di antara term anak 

yang terdapat dalam Al-Qur'an. Substansi makna masing-masing term mencerminkan dimensi relasi 

anak dan orang tua dalam berbagai aspek kehidupan, melibatkan aspek biologis, psikologis, 

sosiologis, dan perkembangan fisik. Secara konseptual relasi parenting dalam Tafsir al-Munir adalah 

relasi yang bersifat holistik dan saling melengkapi untuk membentuk individu yang baik dan 

bertanggung jawab.  

Relasi parenting  yang dibangun oleh orang tua dalam  mengawal tumbuh kembangnya anak 

termasuk dalam perkara yang mendasar dalam ajaran Islam sebagaimana termasuk salah satu dari 

lima ushul kulliyah al khamsah yaitu bagian dari  hifd an nasl (menjaga keturunan). Dalam pandangan 

tafsir al-Munȋr relasi parenting  ini berlangsung sejak anak belum lahir sampai pasca lahir dan tumbuh 

kembang menjadi pribadi yang mandiri, bahkan relasi antara anak dan orang tua terus berlangsung 

sampai pasca kematian. 

 Parenting bukan hanya tanggung jawab fisik tetapi juga tanggung jawab spiritual untuk 

membimbing anak menjadi individu yang taat kepada ajaran Allah SWT. Melalui prinsip-prinsip ini, 

Al-Qur'an mengajarkan bahwa anak adalah amanah dan anugerah Allah yang harus dijaga, diberi 

perlindungan, dan diberdayakan agar dapat tumbuh dan berkembang dengan baik dalam masyarakat. 
 

DAFTAR PUSTAKA 

al Asfahani, al Raghib, Mu’jȃm Mufradȃt Alfadz al Qur’an., Beirut: Dar al-Fikr, 2010. 

al-Maraghi, A. M., Tafsir Al-Maraghi. Semarang: Toha Putra, 1992. 

al-Qurthubi, al-Jami’ li ahkȃm Al-Qur’an, Jilid -3, Riyad: Dar al Kutub, 2003. 

al-Razi, Fakhruddin, Tafsȋr Mafȃtikh al Ghaȋb, Jilid 21, Cet. Ke-3, Beirut: Dar al Ihya’ al ‘Araby, 

1420 H/ 2000 M.  

al-Shabuni, Ali, Shafwah al-Tafȃsir, Jilid-2, Cet. Ke-4,  Beirut: Dar Al-Qur’an  al-Karim, 1981. 

Asyur, Wasfi, Nahwa tafsȋr al Maqȃshidȋ li Al-Qur’an  al Karȋm Ru’yah Ta’sisiyyah li Manhaj Jadȋd 

fi Tafsȋr Al-Qur’an , diterjemahka oleh Ulya Fikriyati dengan judul  Metode Tafsir Maqāṣidī,  

Jakarta: PT Qaf Media Kreaiva, 2020. 

Azam, Abdul Wahab, al Syawȃrid, t.tp: Hindawi Foundation, 2022. 

Baqi, Muhammad Fuad Abdul, al-Mu’jȃm al-Mufahrash li alfȃdz Al-Qur’an  , Cairo: Dȃr al-Hadits,  

2001. 

Dawud, Abu, Sunan Abi Dawud, Beirut: al-Maktabah  al-Asriyah, t.t. 

Faris, Ahmad Ibn, Maqȃyis al-Lughah, Beirut: Dâr Ihyâ’al-Turâts al-`Arabi, 2001. 

Hakim, A. Husnul, Ensiklopedia Kitab-Kitab Tafsir, Depok: Lingkar Studi Al Qur’an, 2019. 

Hamka, Tafsir al Azhar, Jakarta: Gema Insani,  2014. 

Hasyim, Umar, Cara Mendidik Anak dalam Islam, Surabaya: PT Bima Ilmu, 1983. 

John R. Britton, Helen L. Britton, and Virginia Gronwaldt, “Breastfeeding, Sensitivity, and 

Attachment,” Pediatrics Vol. 118, No. 5, 2006, hal. 1436-43. 

Kementerian Wakaf dan Urusan Agama Islam, al Mausu’ah al Fiqhiyyah ,Cet-2,  Jilid-1, Kuwait 

:Wuzȃrah al Auqȃf wa Su’un al Islamiyah, 1983. 

Ma’luf, Louis, Munjid Fi al Lughah, Beirut: Dar al Masyruq,1960. 

Muhajir, Materi dan Metode Pendidikan Anak dalam Al-Qur’an, Banten: FTK Banten Press, 2015. 



Al-Urwatul Wutsqo: Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan, Vol. 5 No. 1, Maret 2024  

Bustanul Karim, Kholilurrahman 112 

Muhammad, M. Thaib, “Kehidupan Harun a.s dan Dakwahnya”, Jurnal Ilmiah al-Mu’ashirah, Vol. 

18, No.2, Juli 2021. 

Mustaqim, Abdul, “Berbagai Penyebutan Anak dalam Al-Qur’an: Implikasi Maknanya dalam 

Konteks Quranic Parenting”, Jurnal Lektur Keagamaan, Vol.13, No.1, 2015, hal. 265-292. 

Nasif, Hifni bin, et.al., Qawaidu Al lughah Al Arabiyyah, Surabaya: Syirkah Maktabah Wa 

Mathba'ah,t.t. 

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati, 2008. 

------------------------, Tafsir al Misbah, cet. 2, Jakarta: Lentera Hati, 2004 

Zaini, Syahminan, Prinsip-Prinsip Dasar Konsepsi Penidikan Islam, t.tp: Kalam Mulia, 1985. 

Thaha, Khairiyah Husain, Konsep Ibu Teladan Kajian Pendidikan Islam, diterjemahkan oleh  Hosen 

Arjaz Jamad  dari judul aslinya Daurul Um fi tarbiyatil athfal lil Muslim, Surabaya: Risalah 

Gusti, 1992. 

Thalib,  M. Hasballah dan Zamakhsyari Hasballah, Pendidikan dan Pengasuhan Anak Menurut al-

Qur’an dan Sunnah, Medan: Perdana Publishing, 2012. 

Usop, Dwi Sari, “Hubungan Antara Kematangan Emosi dan Penyesuaian Diri pada Remaja”, 

Anterior Jurnal, Vol-13, No.1, Desember 2013. 

Wibowo, Agus, Pendidikan Karakter Usia Dini (Strategi Membangun Karakter Di Usia Emas), 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017. 

Zuhaili, Wahbah, at-Tafsȋr al-Munȋr Fȋ al-A'qȋdah Wa as-Syarȋ'ah Wa al-Manhaj, Cet. Ke-10, 

Damaskus: Dȃr al Fikr, 2009. 

 

 


